# الأصول الفلسفية للتربية

# إعداد

# أ.م.واعبير فوزى (العصامي

أستاذ مساعد أصول التربية رئيس قسم العلوم التربوية والنفسية كلية التربية النوعية — جامعة طنطا



# رسالة القسم

إعداد معلم نوعى أكاديمي تربوى مهنى في مجالات تكنولوجيا التعليم والإعلام التربوى والإقتصاد المنزلى والتربية الموسيقية والتربية الفنية يمتلك الكفايات الخاصة بمجاله معرفيا وتطبيقيا ليسهم في تنمية مجتمعه المحلى وبشكل ملحوظ من خلال آداء رسالته التعليمية والبحثية التى تطور مجال التعليم النوعى.

### الأهداف

يمكن بلورة الاهداف التربوية الخاصة لقسم العلوم التربوية والنفسية في الابعاد الاتية:

أولاً: المعارف والمفاهيم: يسعي القسم إلي أن يكون الخريج قد اكتسب المعارف والمفاهيم التالية:

- ١- أسس الإدارة التربوية والتخطيط، وتصميم البيئات التعليمية.
  - ٢- المنهج الدراسي: مكوناته، وبناؤه، وتقويمه، وتطويره.
- تظریات التعلیم و التعلم و خصائص مراحل نمو المتعلمین.
  - ٤- استراتيجيات التعلم
  - ٥- أسس تكنولوجيا التعليم وتطبيقاتها.
    - ٦- التقويم التربوي ونظرياته.
  - ٧- التربية الخاصة ومجالاتها واستراتيجيتها.
  - ٨- أساليب التنمية المهنية والتعلم الذاتي ونظرياته.
  - ٩- مصادر ومتطلبات العلاقات المهنية في مجال التعليم.
- ١- أخلاقيات مهنة التعليم والتشريعات المنظمة لها وحقوق المعلم وواجباته.
  - ١١- نظريات الإرشاد التربوي والنفسى وريادة الأعمال.
    - ١٢- مقومات بناء الشخصية وتعزيز الهوية الثقافية.
  - ١٣- استراتيجيات التفكير ومنهجيات البحث والاستقصاء.
    - ١٤- متطلبات العمل الفريقي والمشاركة المجتمعية.

- ١٥- مداخل ونظم الجودة الاعتماد
- ١٦- أهمية اللغة العربية وخصائصها المميزة.
- 1۷- التطورات العلمية والتكنولوجية والمجتمعية ذات العلاقة بالتخصيص.
  - ١٨- مجالات التكامل بين فروع العلوم.

### ثانياً: المهارات المهنية: يسعي القسم إلي أن يكون الخريج قد اكتسب المهارات المهنية التالية:

- ١- يخطط للدرس في ضوء نواتج التعلم المستهدفة.
- ٢- يصمم ويدير بيئات تربوية مناسبة للتعليم والتعلم.
- ٣- يدير الصف مرا وق الفردية بين المتعلمين ومحقق التعلم.
  - ٤- يوظف تكنولوجيا التعليم في عمليتي التعليم والتعلم.
- والأنشطة الصفية والتعلم والأنشطة الصفية والاصفية.
  - ٦- يستخدم أساليب التقويم التربوي وأدواته.
- ٧- يستخدم استر اتيجيات وأنشطة مناسبة لذوى الاحتياجات الخاصة.
  - ٨- يستخدم مهارات التعلم الذاتي في نموه المهني طوال الحياة.
- ٩- يستخدم آليات بناء العلاقات المهنية مع المعنيين بالتعليم والمجتمع.
  - ١- يوظف أسس الإرشاد التربوي والنفسى وريادة الأعمال.
    - ١١- يوظف خبراته الميدانية في تحسين المناخ المدرسي.
    - ١٢- يستخدم اللغة العربية الفصيحة في المواقف التعليمية.

# ثالثاً: المهارات الذهنية: يسعي القسم إلي أن يكون الخريج قد اكتسب المهارات الذهنية التالية:

- ١- يقدم أفكاراً جديدة للقضايا المتضمنة بالمحتوي الدراسي.
- ٢- يحلل نتائج تقويم المتعلمين من أجل التحسين والتطوير.
  - ٣- يقوم أداءه وأداء الآخرين.
  - ٤- يتفهم السياسات والنظم التعليمية.
- ٥- يختار المناسب من بين البدائل في المواقف الحياتية المختلفة.

# رابعاً: المهارات العامة والانتقالية: يسعي القسم إلي أن يكون الخريج قد اكتسب المهارات العامة والانتقالية التالية:

- ١- بعمل بكفاءة ضم
- ٢- يستخدم قدراته الشخصية والوسائط التكنولوجية للتوصل والبحث
   عن المعلومات.
  - ٣- يتعامل بإيجابية مع ضغوط مهنة التعليم.
    - ٤- بتواصل بلغة أجنبية.
  - ٥- يشارك في بحث القضايا العامة للمجتمع ومقترحاً حلولا لها.



#### كلية التربية النوعية قسم العلوم التربوية والنفسية



#### توصيف مقرر (الأصول الفلسفية للتربية) للعام الجامعي ٢٠٢٢/٢٠٢م

|                                    | ·               |                                   | ١- بيانات المقرر       |
|------------------------------------|-----------------|-----------------------------------|------------------------|
| المستوى الأول: الفصل الدراسي الأول | الفرقة: الرابعة | م المقرر: الاصول الفلسفية للتربية | الرمز الكودى: Edu -613 |
|                                    | نظری            | د الوحدات الدراسية: (٢)           | التخصص: جميع الشعب     |

| ٢ ـ أهدف المقرر                                                              | - أن يتعرف الطالب على مفهوم فلسفة التربية وطبيعتها والعلاقة بين الفلسفة والتربية.<br>- أن يتعرف على الفلسفات المختلفة في التربية.<br>- أن يدرك العلاقة بين المنطلقات الأساسية لكل مذهب فلسفي والنظرية الفلسفية التربوية (التطبيقات التربوية. |             |          |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------|--|--|
| ٣- المستهدف من تدريس المقرر:                                                 | بنهاية هذا المقرر يكون الطالب قادرا على أن:                                                                                                                                                                                                  |             |          |  |  |
|                                                                              | <ul> <li>أ. ا - أن يعبر عن ماهية فلسفة التربية وطبيعتها.</li> <li>أ. ٢- أن يفسر الأساس الفلسفي لكل مذهب والنظرية التربوية القائمة عليه.</li> </ul>                                                                                           |             |          |  |  |
| ب- المهارات الذهنية:                                                         | . ١ - أن يمتلك مهارة القراءة الناقدة لكل فلسفة ، وتوظيف ما يتعلمه في حياته العم                                                                                                                                                              | ىلية.       |          |  |  |
|                                                                              | ب. ٢ – أن يربط بين ما يتعلمه في هذا المقرر ، وما سبق له دراسته ، ومّا سوف يمر به من خبرات حياتيه متنوعة.<br>ب. ٣ – أن يستطيع التفكير المنطقي القائم على المقدمات والنتائج.                                                                   |             |          |  |  |
| ج- المهارات المهنية الخاصة<br>بالمقرر:                                       | جـ ١- أن يعد ورقة بحث عن احد الفلسفات التي درسها ، والنظرية التربوية القائمة عليها ، مع تحديد مجموعة من ربية بجانب المقرر.<br>ربية بجانب الكتاب المقرر.<br>٢- البحث عن حلول وإجابات لمجم نلة والمشكلات التي تتناولها موضوعات المنهج.         |             |          |  |  |
| (الته اصل و تقنيه المعلو مات _                                               | د. ١ — أن يشارك بايجابية في حل المشكلات التعليمية.<br>د. ٢ — أن يساهم في التقييم الذاتي داخل قاعة المحاضرة.<br>د. ٣ — أن يحدد الأولويات الأساسية لتحسين العملية التربوية.                                                                    |             |          |  |  |
| ٤ ـ محتوى المقرر:                                                            | محتوى المقرر                                                                                                                                                                                                                                 | عدد الساعات | محاضرا   |  |  |
|                                                                              | ١ - التربية و الفلسفة (فلسفة التربية) - مفهومها - طبيعتها .                                                                                                                                                                                  | ٨           |          |  |  |
|                                                                              | ٢ ـ الفلسفة المثالية.                                                                                                                                                                                                                        | £           |          |  |  |
|                                                                              | ٣- الفلسفة الواقعية.                                                                                                                                                                                                                         | ٤           |          |  |  |
|                                                                              | ٤- الفلسفة البرجماتية.                                                                                                                                                                                                                       | £           |          |  |  |
|                                                                              | ٥- الفلسفة الإسلامية.                                                                                                                                                                                                                        | ź           |          |  |  |
|                                                                              | ٦- الطبيعة الإنسانية والتربية بين فلسفة القرآن                                                                                                                                                                                               | £           | ۲        |  |  |
|                                                                              | الاجمالى                                                                                                                                                                                                                                     | ۲۸ ساعة     | ۱٤ محاضر |  |  |
| <ul> <li>هـ أساليب التعليم والتعلم</li> <li>(إستراتيجيات التدريس)</li> </ul> | ۱ -الشرح والإلقاء (طريقة المحاضرة ).<br>۲ -الحوار والمناقشة.<br>۳-التعلم الذاتي( التكليف بعمل البحوث ومقارنات بين الفلسفات المختلفة في التربي<br>٤-التعلم التعاوني.<br>٥-طرح الأسئلة (السؤال والجواب)<br>٣- العصف الذهني                     |             |          |  |  |



#### كلية التربية النوعية قسم العلوم التربوية والنفسية



|                                                                                                                 | <ul> <li>التعلم بلغة الإشارة للطلاب الصم</li> </ul>                   | ٦- أساليب التعليم والتعلم للطلاب |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
|                                                                                                                 | - التطبيقات العملية التربوية                                          | ذوى القدرات المحدودة             |
|                                                                                                                 | - عمل فرق للبحث المشترك لابتكار حلول للمشكلات                         |                                  |
|                                                                                                                 |                                                                       | ٧- تقويم الطلاب :                |
| ـ لقياس القدرة على التخاطب وكذلك الفهم والمعرفة.                                                                | ' ـ اختبار شفهی                                                       | أ- الأساليب المستخدمة:           |
| - لقياس مستوى الاستيعاب للمنهج والمهارات الذهن                                                                  | ۱- اختبار تحریری                                                      | 1                                |
| ـ لقياس مدى قدرة الطالب على التعلم الذاتي                                                                       | ١- تقييم البحوث والتقارير                                             | •                                |
| <ul> <li>الأسبوع الرابع عشر</li> </ul>                                                                          | ۱ ـ قیاس رقم (۱) اختبار شفهی مناقشات                                  | ب- التوقيت:                      |
| <ul> <li>على مدار الفصل الدراسي الأول</li> </ul>                                                                | ٢ ـ قِياس رقِم (٢) تقييم البحوث والتقارير                             |                                  |
| - الأسبوع الخامس عشر                                                                                            | ۳۔ قیاس رقم (۳) اختبار تحریری                                         |                                  |
| مشاركات _ تطبيقات عملية تربوية _                                                                                | ١ ـ درجات الأعمال الفصلية                                             | ج- توزيع الدرجات:                |
| ميد ترم – بحث إلخ                                                                                               |                                                                       |                                  |
|                                                                                                                 | ۱- اختبار تحریری                                                      |                                  |
|                                                                                                                 | ٢- المجموع                                                            |                                  |
|                                                                                                                 | ا ـ المجاوع                                                           |                                  |
|                                                                                                                 |                                                                       | ٨ ـ قائمة الكتب الدراسية         |
|                                                                                                                 |                                                                       | والمراجع                         |
|                                                                                                                 | ٩١ مرجع (عربي).                                                       | ۔ مذکرات                         |
|                                                                                                                 |                                                                       |                                  |
| المناف | ۳۲ مرجع ( أجنبى).<br>عبدالفتاح تركى : فلسفة الترب علمي نقدى           |                                  |
|                                                                                                                 |                                                                       | كتب مقترحة                       |
|                                                                                                                 | <ul> <li>حامد عمار: قيم تربوية في الميزان ، دراسات في التا</li> </ul> |                                  |
| بة الجمهورية ، الإسكندرية ، ٢٠٠٢                                                                                | <ul> <li>منبل بدران و آخرون: الأصول الفلسفية للتربية ، مكت</li> </ul> |                                  |
|                                                                                                                 | ١ ـ مجلة كلية التربية.                                                | د ـ دوريات علمية أو نشرات        |
|                                                                                                                 | ٠٠٠ إلخ                                                               |                                  |
|                                                                                                                 |                                                                       |                                  |
|                                                                                                                 |                                                                       |                                  |
|                                                                                                                 | ٤ ـ مجلة دراسات تربوية.<br>٥ ـ مجلة عالم التربية.                     |                                  |
|                                                                                                                 | ٥- مجه سربيه.                                                         |                                  |

منسق المادة د/ عبير فوزى العصامى

رئيس القسم أ.د/ محمود الوكيل

#### مقدمة:

### اكحمد لله والصلاه والسلام على مرسول الله.

يهدف هذ الكتاب الى القاء الضوء على الأصول الفلسفية للتربية، فيش الكتاب دراسة لبعض الفلسفات التربوية وذلك حتى يمكننا ادراك العلا الوثيقة بين الفلسفة والتربية والتعرف على الدور الذي تقوم به فلس التربية في تطوير العملية التعليمية.

فالخطوة الأولى التى ينبغي البدء بها عند بناء أي نظام تربوي هي تحد الفلسفة التربوية التى يسترشد بها فى اختيار الأهداف التربوية التى يسحقيقها، وسوف يحاول تاب أن يجتهد فى ايقاظ وعينا الو يا فلسفة تربوية تشكل الاطار الذي يجب أن يحكم العمل التربوي والتعليم فى وط وذلك من خلال فلسفة للتربية يصوغها مجتمعنا مستهدياً طموحاته ومستله ثقافته وتراثه ومسترشداً انجازات العلوم المختلفة.

والكتاب الذي بين يديك يحتوي على ستة فصول ينافش الأول منها أ المضردات الفلسفية التى يستحيل بدونها استيعاب مضمون الفلسفة التربو وأهدافها، كما يناقش علاقة المعلم بفلسفة التربية ومدى فائدتها بالنسبة للمعلم

أما الفصول من الثاني الى السادس فتشمل تحليلاً كخمس فلسفات وهي:

- المثالية.
- 🖵 الواقعية.
- 🖵 البراجماتية.
  - 🖵 الوجودية.
- والفلسفة الاسلامية.



وفى تحليلنا لهذه الفلسفات فاننا نعرض الأسس العامة لها وذلك فيما يتعلق بنظرتها الى طبيعة الوجود الكوني والانساني وطبيعة المعرفة ومصادرها وأدواتها وطبيعة القيم، ثم نتناول بالتحليل عرضاً لأهم التطبيقات التربوية له الفلسفات مركزين على الأهداف والمحتوي وطرق التدريس والدور الذي يقوم كل من المعلم والتلميذ في العملية التعليمية.

وذلك بهدف القاء مزيد من الضوء والعمق على الفلسفات المختلف والاهتمامات التربوية التي لا غنى عنها للمهتمين بالعمل والبحث التربوي.

والله ولى التوفيق

عبير فونري العصامي

# الفصل الأول فلسفة التربية

| سفة      | ة الفلـــــــ       | ة الفا                                 |              |          |
|----------|---------------------|----------------------------------------|--------------|----------|
| سفة      | ث الفا              | اً: مباحـــــــ                        | ,            | ثانيــــ |
|          | فلــــسفة التربيــ  | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | : Ĺ          | ثالث     |
| ā        | فالسسفة التربي      | اط                                     | ــــاً: أنه  | رابعـــ  |
| لتربيــة | البحث في فلسفة اا   | س مجالات                               | ساً: بعض     | خامــ    |
| ā        | ف فلسفة التربي      | ظاأذ                                   | ـــــاً: ور  | سادسـ    |
| علـــم.  | فلسسفة التربيسة لله | ـة دراســــة ف                         | عاً: أهميـــ | ســاب    |



#### أُولاً: مامية المُسمَة: ـ

من الصعب تحديد ماذا يقصد بكلمة فلسفة، فقد ظهر العديد من التفسيرات لمفهوم الفلسفة خلال التطور التاريخي لها، كما عرفت الفلس تعريفات عديدة اختلفت باختلاف وجهات نظر الفلاسفة واختلاف العصور.

فليس من اليسير علي دارس الفلسفة أو الباحث فيها أن يضع لها معجامعاً مانعاً، فإذا كان هذا الأمريبدو بديهياً بالنسبة لبقية المباحث التي يم الإنسان فيها عقله إلا أنها بالنسبة للفلسفة مسألة من أشق الأمور وأكثرها خلاحتي وقتنا الحالي.

ورغم الصعوبة التي تمنع من تعريف الفلسفة تعريفا واحدا جامعا مانعا، لابد من نتعرض لبعض الفلسفة في أن يسهم هذا العرض بي الفلسفة كعلم يتميز عن سائر العلوم.

ولقد إشتقت كلمة فلسفة Philosophy من اليونانيين ويتكون ممقطعين كلمة (Sophia) محبة أي أن اللف مقطعين كلمة (Philo) محبة أو محبة الحكمة .

والفليسوف PHILOSOPHER يعني محب الحكمة. ولقد كفيثاغورث العالم المشهور الذي عاش في القرن الخامس قبل الميلاد أول من وضع لف فلسفة إذ قال لست حكيما فإن الحكمة لا تضاف لغير الألهة وما أنا إلا فليسوف محب للحكمة.

ومحب الحكمة أي الفيلسوف هو ذلك الإنسان الذي تؤرقه الحياة فتبعث فيه الرغبة على التأمل والتفكير والبحث عن إجابات لعلامات الاستفهام الكثيرة التي تشقيه وتباعد بينه وبين الحياة.

ويورد معجم التربية تعريفا للفسلفة مشابها للتعريف السابق فيقول بأن الفلسفة" هي ذلك العلم الذي يرمى إلى تنظيم وترتيب كل مجالات المعرفة



باعتبارها وسائل لفهم وتفسير الحقيقة في صورتها الكلية. وهذا العلم يشمل عادة النطق والأخلاق وعلم الجمال وما وراء الطبيعة (الميتافيزقيا) ونظرية المعرفة".

إذن فالحقيقة المجردة هي موضع الفلسفة، وقد ترددت كلمة فلسفة بمع محبة الحكمة كثيراً في محاورات سقراط ولكن بمعني أخلاقي، ثم جاء أفلاط وتوسع في معناها وجمع في تعريفه للفسلفة بين الحكمة بمعناها الأخلاقي السقوم علي الارتفاع والسمو عن أغراض الدنيا ومصالح الأفراد، وبين دراسة القوالمباديء التي يقوم عليها العالم، ودراسة النفس الإنسانية.

وإذا استعرضنا بعض التعريفات الفلسفية علي سبيل المثال لا الحصر فإ نلاحظ أن التعريفات قد إتجهت وجهات مختلفة حديثاً عنها قديماً ،فقد عر سطو قديماً الفلسفة بأذ يالوجود بما هو وجود بالإطلاق بحيظ طبائع الأشياء وحقيقة الموجودات "أنها دراسة العلل والمبادىء الأولى للأشياء".

واتجهت تعريفات الفلسفة في العصور الوسطي وجهة أخري متأثرة بالد فلقد رأي الكثير من الفلاسفة في العصور الوسطي أن الفلسفة لم تعد وحد صالحة لتفسير الوجود بل اتجهت تعريفات الفلسفة في تلك الفترة وجهة روح إلي جانب الوجهة العقلية التي سادت عند اليونانيين من قبل ورأي الكثير م فلاسفة العصور الوسطى أنه ينبغى أن يسبق الإيمان البحث في الوجود.

واتجهت تعريفات الفلسفة عند الفلاسفة المحدثين إلي البحث في المعرف فلقد عرفها فرنسيس بيكون(١٥٦١ - ١٦٢٦) بأنها علم وليد العقل أو القوي العاقلة فلقد عرفها فرنسيس بيكون(١٥٦١ - ١٦٢٦) بأنها علم وليد العقل أو القوي العاقلة في الإنسان وهي تقدم لنا تفسيراً ومعني للكون عن طريق الملاحظة والتجربة. وغاية الفلسفة السيطرة علي القوي الطبيعة والتحكم في مواردها لتحقيق، سعادة الإنسان لذا فالفلسفة الحديثة إتجهت إلي المعرفة واعتبرتها شاملة للوجود وذلك توطئه لفهم طبيعة المعرفة وتحديد أدواتها والإطمئنان إلي مدي إمكان قيامها. ودار الجدل العنيف بين المذاهب المختلفة حول طبيعة المعرفة وأدواتها ومصادرها وكذا حول إمكان قيام المعرفة الصحيحة.



أي بينما إهتمت الفلسفة قديماً بالوجود ونظرت إلى المعرفة من خلاله فإن الفلسفة الحديثة قد عكست الآية فاهتمت بالمعرفة ونظرت من خلالها إلى الوجود.

واتجهت الفلسفات المعاصرة وجهة مخالفة للفلسفات السابقة بأن نقل مجال التفلسف من دراسة الوجود بعلله البعيدة ومبادئه الأولي وكذا المعر للوقوف علي طبيعتها وأدواتها إلي البحث في الذات أو الإنسان لأجل تيسير حياته تحقيق ذاته. فلقد أتجهت الفلسفات المعاصرة مثل الوجودية والماركس والبراجماتية—( وإن كان ينظر إليها علي أنها نظرية)— والوضعية المنطقية إلاهتمام بالإنسان لأجل تحقيق حياة أفضل ولتيسير حياته.

وبالتالي عرفت الفلسفة بأنها منهج لإختيار فاعلية الأفكار في الحياة، و واب الفكرة تشهد به الأث ترتب عليها في دنيا العمل وريما ك سو الألماني فختة fichte 1915 ( 1915 – 1916 ) علي حق حينما قال أننا لا نعمل إلا لأذ نعرف لأن حياتنا قد جعلت للعمل وذهب جون ديوي j-DEWEY أبعد من ذلا فلقد رأي أن الحضارة نفسها ليست إلا وليدة الفلسفة وإن كانت الفلسفة بدور من نتاج الحضارة. لقد كانت الفلسفة هي التي تقوم الأفكار وترشدنا وتتضمن داخلها تفلسفا أوليا عن الإنسان والمجتمع والجنس والإنسانية والحضارة. وإذا دق النظر إلي المدلول الحضاري لكل مذهب فلسفي لا تضخ لنا أن الفلسفة ما هي مرآة صادقة تعكس لنا صورة لما مرت به البشرية من أحداث سياسة وثورات إجتماء وتغيرات إقتصادية وتطورات حضارية. أي أنه بغير الفلسفة لا تكون الحضارة بل إفلاس الحضارة وتخلف أفكارها كان نتيجة لإنصراف الفلسفة عن القيام بواجبها.

وعرف ديوي Dewey الفلسفة بأنها "المجهود المنظم المستمر من جانب الرجل العادي والرجل المتعلم لكي يجعل من الحياة شيئاً له معني ويقوم الذكاء بتوجيهة كلما أمكن ذلك. فالفلسفة لم تعد مجموعة من المعارف أو الحقائق وإنما هي نشاط يرمي إلي توضيح وتحليل المعتقدات والأفكار والقيم بل الحياة ذاتها. كي تصبح ذات معنى بالنسبة للإنسان".



ولقد ذهبت الماركسية كما يمثلها ماركس إلي النظر للفلسفة علي أنها التوجيه المستنير الواعي الذي يحرر الإنسان من طغيان الظلم وأباطيل الخرافة وبذلك فمهمة الفلسفة هي العمل على تنوير العالم ومساعدة الانسان على مواج مشكلاته وتحسين أحواله وتذهب الفسلفة الماركسية الى أننا لا نسطيع أن نف طبيعة العالمالا بمحاولة تغيير ولا نسطيع ان نفهم طبيع الإنسان الإ بمحاو تحسين أحواله

ويري الكثير من الفلاسفة الوجوديين بأن الفلسفة هي منهج يصف أبع التجربة الذاتية الحيوية في خضم الوجود. فالفلسفة الوجودية لا تهتم بالبحث الوجود الإنساني الواقعي المفرد.

ومن العرض السا تعريضات الفلسفة يمكننا أن ي التعريضات قد إختلفت بإختلاف الفلاسفة واتجهت إتجاهات مختلفة يمكن نوجزها فيما يلى:

- (أ) اتجاه تقليدي يجعل من الفسلفة علم الوجود الكلي مع الإهتمام بتحد مكان الإنسان .
- (ب) اتجاه ثاني يهدف إلي تغيير العالم وخلق مستقبل جديد للبشرية كما يذ البر جماتيون وأصحاب المادية الجدلية (الماركسية).
- (ج) إتجاه ثالث لإنكار قيام الوجود العام والإنصراف عنه إلي دراسة وبحث الوا المحسوس الذي يمكن اخضاعة لمناهج البحث التجريبي كما يذهب إلي ذلك الفلاسفة الوضعيين. فهم يرون أن الفلسفة مجرد منهج للبحث يهدف لتحليل اللغة تحليلاً منطقياً.
- (د) اتجاه رابع يذهب إلي قصر النظر العقلي علي وجود الإنسان الواقعي الشخصي والاهتمام بدراسة صلته بالكون وعلاقته بالآخرين كما يذهب إلي ذلك الفلاسفة الوجوديين.



وإذا حاولنا تفسير تعريف الفلاسفة فقد يكون مرجع ذلك إلي الإختلاف حول طبيعة العملية الفلسفية ذاتها كما سنعرض لذلك وكذا الإختلاف حول أهدافها ومستقبلها.

لذا يمكن القول أن الفلسفة ليس لها تعريف محدد تلتقي عنده وجهات ذ الفلاسفة جميعا كما هو الحال في العلوم الجزئية. إن الفلسفة لم تزل بعد ثم مجهودات فردية مطبوعة عند كل فيلسوف بطابعه الخاص بعكس الحال في العبمعناه الضيق، إذ تلتقي عند نتائجة آراء العلماء.

#### وترجع صعوبة التوصل إلى تعريف جامع مانع للفلسفة إلى العوامل الآتية:

- () اختلاف التيار الفكري أو المدرسة التي ينتمي إليها الفيلسوف، بل قد يو هناك اختلاف بين فيل خرداخل التيار الواحد.
- ٢) اختلاف الفلسفة من مجتمع لآخر، نتيجة اختلاف الظروف المحيطة بك
   مجتمع وفلسفته التي توصل إليها لمواجهة هذه الظروف.
- ٣) اختلاف النظم الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والدينية التي يتفاعل مع
   الفيلسوف، والتي تسهم بدورها في تشكيل منهجه وفكره.
- إن طبيعة الفلسفة والموضوعات التي تتناولها تثير الكثير من الصعوبات ويبهذا الأمر أكثر وضوحاً إذا ما قارنا بين الفلسفة وغيرها من ميادين المعر الإنسانية.

#### انْيِاً: مِباحِثْ المُسمَةُ :ـ

إتفق المفكرون علي تصنيف مباحث الفلسفة في أربعة مباحث رئيسية، أي أن موضوع الفلسفة ليس موضوعاً محدداً بل موضوعات أو مباحث كالتالى:-

#### (۱) المیتافیزیقا (Metaphysics)

تختص الميتافيزيقا ببحث طبيعة الحقيقة REALITY OF NATURE ويطلق عليها أيضاً ما وراء الطبيعة".



فالميتافيزيقيا (METAPHSIC) وهي أيضا إغريقية الأصل كمصطلح والميعة. يتركب من شقين Meta أي ما وراء وphysic أي الطبيعة.

وهذا المبحث يتناول النظر في طبيعة الوجود علي الإطلاق مجردا من تعيين أو تحديد تاركا للعلوم الجزئية البحث في الوجود من بعض نواحية.

#### ومن بين ما تهتم به الميتافيزيقيا

التساؤلات التي تتطلب إجاباتها تجاوز. المحسوس إلي المعقول أي الديدركه العقل بالتأمل والتفكير والاستنتاج العقلي. ومن بين شواغل الميتافيزي تساؤلات من قبيل: ما أصل هذا العالم ما حقيقة القوة المهيمنة عليه طبيعة الحياة بعد الموت ما الغاية من وجودنا.. إلى غير ذلك.

#### H ميحث المعرفة (۲

الذي يتناول إمكان معرفة الإنسان للحقائق ومدي صدق وصحة معرف وحدودها وكثيرا ما يطلق الفلاسفة علي مبحثي الوجود والمعرفة ما بعد الطبي وكانت الفلسفة عند القدماء أصلا تنصب علي مبحث الوجود أما عند المحدث فإنها في جملتها تبحث الوجود من خلال نظرية المعرفة.

مبحث المعرفة في الفلسفة، ينصب على تحديد مصدر المعرفة الإنساذ الكلية التي تبلغنا هذه المعرفة معايير التمييز في المعرفة بين ما هو حق وما هو باط علاقة المعرفة بالواقع.

#### Logic 山山山 (円)

المنطق هو علم التفكير الصحيح، أو علم دراسة أساليب تمييز التفكير، أو علم المعالجة المنظمة للعلاقة بين الآراء. وللمنطق فروع هي:

الاستدلال الاستقرائي Inductive Reasoning وطريقته الانتقال من الجزئية إلى الكلية أو النتيجة. وهو يقيم الدليل بالانتقال من الجزئي إلى الكلي.



الاستدلال القياسي Deductive Reasoning: وهو علي عكس الاستقرائي يقيم الدليل على أساس الانتقال من الكلي إلى الجزئي.

والاستدلال التمثيلي Reasoning by comparison: يقوم علي أن الأسب المثيلي المثيلي المثابهة.

والاستدلال التجريبي Experimental Reasoning: يقوم علي الاستة والاستة واستخدام القياس، وهو يشتمل عند هيجل Hegel علي القضية، والنقي والتركيب.

#### (EXIOLOGY) مبحث القيم (EXIOLOGY)

مبحث القيم أو فلسفة القيم والتي تعالج طبيعة القيم وتعالج فلسخلاق Ethics الأحكام المستعدد الم

#### كما تعالج فلسفة الجمال Aesthetics مقومات الجمال أو القبح.

وأما مبحث الأخلاق، فإن اهتمامه ينصب علي معرفة الفضيلة والسالموصلة إليها، ومعرفة الرزيلة وما يوقع فيها، ماهية الخير والشر، معايير القوالجمال.. إلى غير ذلك من التساؤلات المتعلقة بالقيم ومعايير السلوك.

وهذه المباحث الأربعة تشكل: مجال الموضوع الرئيسي للفلسفة بمعنا التقليدي وإن رفضت الفلسفات المعاصرة هذا التصور ونقلت مجل التفلسف دراسة الوجود والمعرفة إلي البحث في وجود الإنسان وتيسير حياته وكانت هذه وثف تاريخ التفلسف فقد أقرتها إتجاهات فلسفية معاصرة من الوجودية إلي المادية إلى البراجماتية بل حتى الوضيع المنطقية والواقعية المعاصرة حيث هدفت هذه الفلسفات جميعاً إلى تيسير حياة الإنسان.

#### حُانِثًا: مامية فسمْة الرّبِية:

وبعد هذه الإطلالة علي الفلسفة بصفة عامة، نتجه الآن للبحث في فلسفة التربية والتي ظهرت أول ما ظهرت جزءا لا يتجزأ من الفلسفة الخاصة لأفلاطون.



لقد كانت التربية منذ البداية اهتماما استحوذ علي تفكير الفلاسفة باعتبار أنهم في الأساس معلمون ومربون يسعون إلي تغيير الحياة من خلال تغيير الإنسان وإكسابه القيم التي يؤمنون بها وإكسابه طرق التفكير التي يحسبو فعالة وتعويده السلوك الذي يرونه قويما.

لذا تأتي فلسفة أفلاطون التربوية لتمثل أول محاولة مكتوبة في فلس التربية وليس أول فلسفة للتربية حيث مارس الفلاسفة السابقين علي أفلاط وكذلك المعاصرون له الفلسفة التربوية حوارا وعملا.

ومن المعروف تاريخياً أن أقدم المحاولات للكتابة عن التربية، جا عبر "الجمهورية"، وهو كتاب للفيلسوف الإغريقي أفلاطون كأول المحاولات فكر التربوي المدون.

وفي هذه المحاولة الأولي يقدم أفلاطون صورة لما ينبغي أن تكون عليه التربفي المجتمع الذي كان يعيد فيه.

وهكذا التقت الفلسفة مع التربية وتوحدت منذ أن خط أفلاطون(٢٧٥ و٣٤٨ق.م) "الجمهورية" وبها نظرية متكاملة للتربية المعبرة عن فلسفته وكأفلاطون بها معلما حاول التطبيق والتنفيذ.

هنا يحق لنا أن نتساءل عن طبيعة العلاقة بين الفلسفة والتربية، وهل هنه ما يبرر وجود هذه العلاقة أو يعبر عن وجودها؟

فالعلاقة بين الفلسفة والتربية علاقة وثيقة، حتي إن العديد من الفلاسفة ينظرون إليهما علي اعتبار انهما مظهران مختلفان لشيء واحد، يمثل أحدهما فلسفة الحياة، ويمثل الآخر طريقة تنفيذ هذه الفلسفة في شئون الإنسان.

والفلسفة تعتبر ذلك الإطار النظري العلمي، والتربية الجانب العملي التطبيقي وبينهما علاقة جدلية تتفاعلان من خلالها فمن خلال التطبيق التربوي



يتأكد مدي صحة هذه الفلسفة وحيويتها، وبذلك تكون التربية بمثابة معمل لاختبار الفلسفة، مما دفع بعض الفلاسفة إلي اعتبار الفلسفة أما للتربية والتربية معملا للفلسفة.

وبصرف النظر عن أيهما يسبق الآخر، فالمؤكد أن الفلسفة توجه العملا التربوية من جهة أخري، ثم يحدث تفا أو تغذية مرتدة بين الطرفين.

#### هكذا دورة حياة كاملة يوضحها الشكل التالي:-



شكل مرقد (١) يوضح تفاعل الفلسفة مع التربية

ولكي نفهم العلاقة بين الفلسفة والتربية فهما واضحاً وصحيحاً لابد أن نتصورهما في علاقتهما التفاعلية داخل إطار كلي هو الإطار الثقافي، بما يحويه من قيم وعادات وتقاليد ومعتقدات واتجاهات ومثل ومثل ومعايير، يشترك في التأثر به والتأثير فيه كل من ينتمى لهذا المجتمع.



وقد قال (فيخته) الفليسوف الألماني في خطبته الموجهة إلى الشعب الألماني (إن فن التربية لن يصل إلى حالة الوضوح التام إلا بمعرفة الفلسفة).

(فكما أن الفلسفة لا تستطيع أن تحقق أهدافها إلا بواسطة التربيك كذلك لا تستطيع التربيلة أن تعرف طريقها ولا تدرك غايتها إلا بواسالفلسفة).

أما (جون ديوي) فيقول (إن بين الفلسفة والتربية وسائل مشتركة كمسأ العلاقة بين النفس والبدن، ومسألة المعرفة والثقافة، ومسألة الأخلاق، ومسألا العلاقة بين الفرد والمجتمع فهي مسائل فلسفية من جهة وتربوية من جهة ثانية).

وهكذا أصبحت التربية "هي التطبيق للفلسفة فهي الجانب الفعال كيد مبادئها وتأصيل اومثلها العليا عن طريق غرس يالجديدة".

واتضح أهمية الأصول الفلسفية للتربية كمجال للتفاعل بين عنص الفلسفة والتربية محدداً ذاته فيما عرف بـ "فلسفة التربية" كتعبير عن ها التفاعل. وزاد من أهميتها حديثا ذلك الصراع الفكري والعقائدي بين النظم العالم، هذا الصراع الذي يحاول من خلاله كل نظام أن يحدد ذاته عن غيره خلال سمات خاصة تشكل بناء عقائدياً محكماً يشمل الأفكار والقيم التي يريد ذلك النظام. ويحاول تثبيتها في نفوس أبنائه ونشرها في العالم كسباً للتأي والفوز على غيره من النظم.

والبناء العقلي والعقائدي تقوم به فلسفة المجتمع أما مهمة تثبته في نفوس أبنائه فتقوم به التربية من خلال ترجمة تربوية لكل ما في فلسفة المجتمع من قيم وأفكار لا يكتب لها لاستمرار والبقاء إلا من خلال بثها في صميم عملية تكوين الأجيال لتصبح فعل وتجسيد لتلك الفلسفة الاجتماعية.

ويوجد العديد من التعريفات التي تقودنا لتحديد معنى فلسفة التربية:-



#### ويوجد العديد من التعريفات التي تقودنا لتحديد معنى فلسفة التربية:-

قد عرفها "فينكس Phenix" في كتابة" فلسفة التربية" علي أنها تعني " البحث عن المفاهيم التي تخلق الاتساق بين مظاهر العملية التربوية المختلفة، نطاق خطة شاملة تتضمن إيضاحاً للمعاني والفروض التي تقوم عليها المفاه التربوية، وتسهم في إنماء العلاقة بين ميدان التربية وغيره من ميادين الحي الإنسانية".

معني هذا أن فلسفة التربية توجه النظرية والممارسة التربوية، وتدر الأهداف العامة للتربية، ووسائل العملية التربوية، وهي في النهاية توضح المفاه التربوية وتنسق بينها.

ويري"ماكس ويذ Max wi" أن الموضوع الأول لفلسة ألتربية ذاتها، وأنها تعني تعميق الفهم للعملية التربوية، ورؤية العمل التربوي عموميته وتكامله".

ويشير"أوكونورO`connor" إلي أن فلسفة التربية تعني الدراسة التحليل للأحكام والمعايير الخلقية، ولمجموعة القيم والمثل، التي تعبر عنها غايات العملا التربوية".

وهو هنا يستخدم مصطلح فلسفة التربية بنفس المعني الذي يستخدم مصطلح النظرية التربوية.

كما يعرفها أرنولد ريد بأنها استخدام الأدوات الفلسفية أو تطبيق الأساليب الفلسفية علي قضايا التربية وعلي العلاقات القائمة بين التربية وغيرها من الأفكار الإنسانية.

وفلسفة التربية من هذا المنظور هي المعالجة الفلسفية المنظمة للجوانب النظرية في التعملية التربوية القابلة للمعالجة الفلسفية، أو هي النشاط الفكري المنظم الذي يتخذ من أسلوب الفلسفة وسيلة للنظر إلى العملية التربوية وتنظيمها



وتنسيقها وتوضيح القيم والأهداف التي تتضمنها. أنها تطبيق النظرة أو الطريقة الفلسفية في مجال التربية، أو هي النشاط الفكري الذي يرمي إلي نقد وتحليل الأفكار التربوية العامة في محاولة لإعادة تنظيمها وترتيبها من جديد

ولابد أن يبقي الطريق بين الفلسفة والتربية مفتوحا من ناحيتين، وقد يب فيلسوف التربية بمشكلات عصره الثقافية والاجتماعية ويقوم بتوضيحها وبلورة من حيث تأثيرها في المجال التربوي وتأثرها به ويصوغ أو يقترح بعض الوسائل الأساليب الفكرية والإجتماعية المناسبة لمواجهة هذه المشكلات علي المستوالا الاجتماعي العام وعلي المستوي التربوي. وقد يبدأ فيلسوف التربية بمشكلات تنف بها العملية التربوية وتنبع من داخلها أي من العلاقات المتعددة القائمة بشتغلين بالميدان شم المشكلات تحليلا ثقافيا فيربط دور الاجتماعية والاقتصادية والتاريخية أي أنه يوسع مجال هذه المشكلات وينظر إلي نظر واسعة متكاملة متعددة الزوايا.

وعلي هذا تصبح فلسفة التربية ذلك الميدان الذي يبحث في المشك الفلسفية والاجتماعية من الزواية التربوية ويبحث المشكلات التربوية بحفلسفيا ومعني هذه العبارات أن فيلسوف التربية لابد أن يكون له اتجفلسفي تربوي واضح ولابد أن يكون ملما بمفاهيم العلوم الأخري ونظريات وأساسياتها حتى يمكنه متابعة نشاط هذه العلوم والإفادة منها في النظر إلى العمل التربوية ومشكلاتها وفي بناء النظريات الأساسية في التربية التي توجه هذه العمل توجيها علميا ثقافيا.

وعلي ضوء هذه التعريفات وغيرها يمكن القول بأن فلسفة التربية هي أكثر جوانب الفلسفة اتصالاً بالعلم، وذلك لأنها تقوم علي الممارسة والتطبيق، ومن خلال العملية التربوية يتم تحصيل المعرفة، بل إن تحصيل المعرفة ليس غاية في حد ذاته، حيث تمتد العملية التربوية إلي تحقيق غايات أبعد وأعمق من تحصيل المعرفة، بحيث تتكامل المعرفة مع الجوانب الأخرى المتصلة بالقيم والميول والإتجاهات.



هذا بالإضافة إلى أن القائمين على العملية التربوية إذا ما مارسوا عملهم من خلال نظرية معينة فإنهم يعبرون عن فلسفة تربوية تجمع بين النظرية والتطبيق، وتتميز بالحيوية والنمو.

#### رابِعاً: أنماط فُلسفة الرّبِية

تعتمد فلسفة التربية علي إطار فلسفي نظري لأن معظم المشكلات التربو الرئيسية هي في واقعها مشكلات فلسفية، فإذا ما رغبنا نقد المثل العليا التربو ومراجعة السياسات التربوية، أو عرض مثل وسياسات تربوية جديدة فلن نتمكن ذلك دون أن نأخذ في اعتبارنا تلك المشكلات الفلسفية الرئيسية كطبيعة الحالتي ينبغي أن تسعي إليها التربية وطبيعة الإنسان الذي ينبغي أن تعده التربي بيعة المجتمع، علي اعتب بية عملية اجتماعية وطبيعة المعرف عتأن الحملية هي الغاية التي تنشدها التربية.

من هنا كانت فلسفة التربية تهدف إلي تطبيق الفلسفة النظرية علا ميدان التربية، وكانت أنماط أو أشكال فلسفة التربية مسايرة لأنماط الفلس العامة على النحو الآتى:

- (أ) فلسفة التربية تأملية.
- (ب) فلسفة التربية إرشادية.
- (ج) فلسفة التربية تحليلية.

# وفي السطور الآتية نتعرف علي كل نمط من هذه الأنماط علي حدة بشيء من التفصيل:

(أ) الفلسفة التأملية: تسعي الفلسفة التأملية إلى التفكير في كل ما هو موجود أي أنها تنشد إقامة نظريات حول طبيعة الإنسان والمجتمع والعالم كله وتعمل بواسطتها علي تقييم المعلومات المتصارعة، المتعلقة بالبحث التربوي، والعلوم الإنسانية وتحاول تفسيرها.



وقد تقوم الفلسفة التأملية بوضع مثل هذه النظريات، باستنتاجها من الفلسفة النظرية، وتطبيقها على التربية، أو تبدأ من مشكلات تربوية وتنتهي إلى أطار فلسفى قادر على تحليلها وإيجاد الحلول لها.

وفي هذا الشكل من أشكال فلسفة التربية لا يقتصر دور الفيلسوف علي درا جوانب خاصة من الواقع، وإنما يعمل عقله ويشغل فكره برؤية الأشياء ككل، ويحا التوصل إلي العلاقة التي تربط هذا الكل بمفرداته، بل ويسعي إلي التعرف عائمني الذي يكمن وراء هذا الكل.

(ب) الفلسفة الإرشادية: تكون فلسفة التربية إرشادية عندما تسعي إلي تحد الغايات التي يجب أن تهدف إليها التربية، وتحديد الوسائل التي ينبغي تستخدم لبلوغ تل اف، وعندما تسعي إلي تحديد م لقوالحكم علي السلوك، والتعرف علي الخير والشر، والخطأ والصواب.

إذ تقوم هذه الفلسفة بتحديد وتفسير الأهداف والوسائل القائمة المتعلا بالنظام التعليمي، وتقترح أهدافاً ووسائل جديدة، ولتحقيق هذه المهمة ف الوقائع حتي لو كانت محددة لا يمكن أن تكون كافية، إذ تشير هذه الوقا إلي حد ما إلي النتائج المرتبطة بسياسة معينة، وهي حينئذ لا تبين إذا ما كانت ه السياسة مرغوبة أم لا، وإذا كانت مرغوبة فما مبررات إهمال السياسات الأخ المغايرة لهذه السياسة.

فالتربية كفرع من فروع المعرفة لا يمكن أن تقوم بمفردها، ولا يمكن أن تحدد أهدافها أو تضع سياستها أو تصيغ وسائلها إلي من خلال معايير موضوعية، مع مراعاة فلسفات العلوم الأخري، فعلي سبيل المثال كيف نستطيع أن نناقش مشكلة ما إذا كانت المدرسة تمارس الديمقراطية أم لا داخل المدرسة دون الرجوع إلي الفلسفة السياسية، وكيف نناقش التعليم الفردي دون الرجوع إلى فلسفة اجتماعية؟



من هنا كان علي الفيلسوف الإرشادي أن يقوم بتقويم الواقع، ويسعي إلي اكتشاف مباديء ويوصي بها، لتقرير أي الجوانب أعظم قيمة في هذا الواقع، وكان علي المربي حين يتخير أهدافه ويحدد أساليبه التربوية ألا يفعل ذلك كمربي كفيلسوف.

(ج) الفلسفية التحليلية؛ يتمثل الشكل الثالث من أشكال فلسفة التربية الفلسفة التحليلية والنقدية" حيث تقوم هذه الفلسفة بتحليل النظريا النظريات المتضمنة في فروع المعر التأملية والإرشادية، كما تقوم بتحليل النظريات المتضمنة في فروع المعر الأخري، وتقوم بدراسة مدي الإتساق بينو والقيم والمثل التربية، وقيم وم الاجتماعية والسياسة والاقتصادية، وغيرها من القيم والمثل العليا المتضم داخل المجتمع.

وهي تقوم أيضاً باختيار المفاهيم المتضمنة داخل التربية، للتعرف علي م منطقيتها وكفايتها في مجابهة الحقائق التي تنشد تفسيرها، وتبرز التنافسات الا قد توجد بين النظريات، وتوضح المعاني المختلفة التي تناط بذلك المصطلح المتضمنة في هذه النظريات، والتي أسرف في استخدامها في مجال التربية مثل:

#### الديمقراطية، الحرية، النمو، الخبرة، السلوك، النضج.

وإذا ما سلمنا بأن مسئولية المعلم تتجاوز فن التدريس وطرقه، لتشمل القوالأ فكار والمباديء الـتي تكون الإطار الإجتماعي والقومي، والـذي تستمد الترب أهدافها منها ورؤيتها فإنه من الأهمية بمكان أن يكمن في وعي معلمي المستقبل وسعيهم كذلك أنهم مسئولون عن تفهم ومعرفة هذه الفلسفات الثلاث، حيث إن دراستها أمر لازم بالنسبة لهم، وبالنسبة للمشتغلين بالتربية علي وجه العموم، فهي الأساس لتصرفاتهم، وهي عماد ممارستهم لهام مهنتهم.

والمعلم الناجح لا يقتصر علي شكل واحد من أشكال الفلسفة، كما أن المعلم غير ملزم بتبني فلسفة تربوية معينة، لأن فلسفته هي خلاصة فكرة، واستجابته لعالمه المحيط به، وهي التي توجهه في اتخاذه لقراراته.



#### خَامِساً: بِمِضْ مِجَالَاتُ البِحِثْ فِي فُلِسِفَةُ الرَّبِيةُ:

إذا كنا قد خلصنا من عرضنا السابق إلي أن فلسفة التربية هي ميدان من أهم ميادين التربية وأنها موضع اهتمام الكثير من المشتغلين في الميدان الترب فلابد لنا من أن نعرض لأهم مجالات هذا الميدان (فلسفة التربية).

وتتخذ مجالات البحث في فلسفة التربية صورا متعددة اختلفت باختلا منظور الفلاسفة والتربويين إلي أهمية هذه المجالات وإلي طبيعة نظرتهم إلا الفسلفة والتربية والعلاقة بينهما. والمثال علي ذلك أننا نجد أن البعض مث BUTLER قد عرض مجالات التربية من خلال عرض للمباديء الفلسف والمسلمات والإفتراضات لفلسفات في مجال الأهداف التربوية وطبيعة التربي تواها وكذا في بعض المحربوية الأخرى.

واتجه Brameld لعرض أربعة فلسفات موضحاً تطبيقاتها في مجال الترب من منظور ثقافي. بينما اتجه Brubacker إلى مناقشة الموضوعات الأساسية الا اعتبرها مشكلات في المجال التربوي كالأهداف والمناهج والتقويم والنظام المدرس الخ من منظور الفلسفات المختلفة. بينما اتجه ديوي وجهة اجتماعية شاملة بو فلسفة تربوية إجتماعية ذات برنامج إيجابي إزاء مشكلات المجتمع الأمريكي بما فمن تناقضات...

لذلك يمكننا أن نري أن تحديد مجالات الميدان في فلسفة التربية يح بأساليب مختلفة تختلف باختلاف منظور الفيلسوف التربوي إلي الميدان وكذا نقطة البدء التي يبدأ بها نظرته العملية التربوية.. وإذا أخذنا بوجهة النظر أن فلسفة التربية هي الميدان الذي يبحث في المشكلات الفلسفية من الزاوية التربوية كما يبحث المشكلات والنظريات التربوية بحثا فلسفيا ناقدا.. فمن هذا المنظور يمكننا أن نرى أن مجالات الإهتمام في فلسفة التربية هي:



أولاً: بنيت العملية التربوية: إذا رأينا أن العملية التربوية هي موقف تفاعلي إنساني في وسط ثقافي (بمفهوم شامل للثقافة) فإنه يمكن أن تكون هذه المعالم التربوية هي: دراسة الثقافة كوسط مرب، دراسة الطبيعة الإنساذ دراسة السلوك الإنساني في إطار اجتماعي متغير لأجل الأهداف التي ينبأن تسير عليها العملية التربوية وغالبا ما يطلق علي هذا الجانب الأهدا التربوية.

ثانيا: ما هي النظريات التربوية والنظريات الأخري في العلوم الاجتماعية التي تؤ أو يمكن أن تؤثر في الفكر والسلوك التربوي؟؟

وتعتبر دراسة النظريات بوجه عام والنظريات التربوية بوجه خاص من أ
يادين التي يهتم بها مي فة التربية.. وهنا يكون دور الفيل ب
تحليل للنظريات وتقويمها تقويما منهجيا لما لها بصلة.

تأثير وتأثر بالمجال التربوي فدراسة النظريات التربوية والنظريات في مج أخري كعلم النفس والإجتماع والسياسة والاقتصاد.. من حيث إفتراضا ومسلماتها وفروضها بشأن الطبيعة الإنسانية، وطبيعة المعرفة والقيم ومصادر وطبيعة الحكم عليها، طبيعة المجتمع والثقافة، دور العملية التربوية، طبيعة المنكاء عليها مجتمعة تكون معالم رئيسية لأي فلسفة تربوية وهي مجال هام من مج فلسفة التربية.

ثالثا - ما هي المشكلات التربوية الهامة والأسس التي تقوم عليها الحلول والمقترحات للواجهة مثل هذه المشكلات؟؟

أن معظم المشكلات التربوية التي قد تبدو بسيطة في ظاهرها لها أبعادها المختلفة ومحاولة دراسة هذه المشكلات التربوية والبحث عن جنورها العميقة بأسلوب علمي.. وإهتمام فيلسوف التربية بالمشكلة هو إهتمام قومي يحاول مناقشة الأسس التي قامت عليها وأدت إلى ظهورها بتحليل ونظرة شاملة متكاملة لأجل



الوصول إلي توضيح معالمها وتقديم الإقتراحات لحلها وهنا تبدو لنا الصلة بين التخطيط التربوي وفلسفة التربية.

رابعا - ما هو المغزي التربوي للمدارس الفلسفية المختلفة؟؟ وفي هذا المجال يه الفيلسوف التربوي بمعرفة وتوضيح المغزي التربوي للمدارس الفلسف المختلفة ويقارن بين كيفية تأثير كل فلسفة علي العملية التربوية م جوانبها المختلفة ولا شكأن هذه الدراسة المقارنة لها ميزتها، فهي تبرز نقا التأكيد الأساسية لكل مدرسة فلسفية في المجال التربوي.. وتجعل المربي أك قدرة علي رؤية الفكر التربوي في إطار أوسع من إطار فلسفة واحدة، وتساعلي إختيار من بين هذه المواقف الفلسفية التربوية المختلفة..

والدراسة المقارنة لل الفلسفية المختلفة لها أساليب متعد اس فقد تبدأ بدراسة بعض مشكلات تربوية أساسية ثم تتناول موقف كل مدرسة المدارس الفلسفية التربوية بشأنها. وقد تتناول المدرسة الفلسفية التربوية بترتي زمني لمعرفة مدي تأثيرها وتأثرها بغيرها من المدارس،أو تتناول المدارس الفلسف التربوية المختلفة حول بعض نواحي أساسية: كالأهداف التربوية، الطبيع الإنسانية، الخبرة، التعليم، التغير الاجتماعي، القيم..الخ.

والـذي يهمنا التأكيـد عليـه أن دراسـة المـدارس الفلـسفية التربويـة و اختلفت أساليب دراستها لها أهميتها لفيلسوف التربية.

خامسا: ما هي المفاهيم والاتجاهات في الفكر والميدان التربوي؟؟ أن تحليل وتحديد وتوضيح المصطلحات والمفاهيم. في الميدان التربوي يعتبر من الأهمية في مجال فلسفة التربية فإذا اختلفت هذه الأمور تعقدت عملية التفاهم كما تعوق المجهودات العملية والعلمية في المجال التربوي فعلي الفيلسوف التربوي أن يقوم بعملية تخليص هذه الألفاظ من الغموض والخلط الذي قد يحيط بها وأن يوضح كيف تطور هذا المفهوم أو اللفظ من الماضي إلي الحاضر وفي هذا المجهد التحليلي التأصيلي لابد أن يكون فيلسوف التربية دارسا للمدارس



الفلسفية المعاصرة في التحليل حتى لا ينزلق وراء دواعي التشريح اللفظي والتحليل اللغوي الشكلي على حساب التحليل الاجتماعي ولابد له كذلك أن يكون دارسا الفظ كظاهرة إجتماعية ذات جوانب متعددة ووظائف كثحتي يقوم بأداء مهمته على الوجه الأكمل في هذا المجال.

بقيت كلمة أخيرة بشأن مجالات فلسفة التربية وهي أن تقسيم فلس التربية إلي مجالات هي محاولة للدراسة والإهتمام ولكن الحقيقة أن هذه المجا مترابطة متداخلة يعتمد كل منها علي الأخر فعلي سبيل المثال لا الحصر أن مه تحليل المصطلحات والمفاهيم هي عملية أساسية لا يمكن الإستغناء عنها في تحد طبيعة العملية التربوية وأهدافها وكذا في دراسة الفلسفات التربوية والمدار ختلفة..الخ.

لذلك فإن فليسوف التربية ينتقل بين هذه المجالات ويراها في تداخلها إطار عام أو وجهة نظر فلسفية شاملة وأنه يدرسها بصورة مختلفة وعلي مستوي مختلفة مما يجعل مهمته طويلة في ميدان فلسفة التربية.

سادسا: وظائف فلسفة التربية:

هناك العديد من الوظائف الأساسية لفلسفة التربية، والتي يمك بلورتها فيما يأتى: -

#### ا- فهم النظام التعليمي:-

هناك حقيقة هامة معناها أنه كلما زادت معرفتها بفلسفة التربية زاد فهمنا للنظام التعليمي معني ومبني، طريقة وهدفا. من هنا أكد أحد رواد التربية علي أنه ينبغي علي كل مصطلح في التربية ينظر أولاً في الأسس الفلسفية التي تنطوي عليها النظام التي يقترحها أو يضعهاويؤكد علي أن الأمر لا يقتصر علي محاولات الإصلاح والتجديد، بل ينبغي أن يبدأ بمحاولة فهم وتحليل الأسباب التي تكمن وراء الظواهر والقضايا التربوية.



فالصراع أو الأختلاف الفكري في ميدان التربية صراع فلسفي في صميمه، حجمه وأدلته نظرية قبل أن تكون تجريبية، ويشتد الصراع عمقاً كلما ابتعدنا عن العالم الواقعي وتوغلنا في عالم المعاني والنظريات.

ودراسة فلسفة التربية تزود الدارس بنظرة شاملة، وتوفر له زاوية عري ينظر من خلالها للنظام التعليمي، ويحلل مشكلاته وأهدافه ووظائفه، ويقالنظريات والمواقف والمجهودات التربوية.

كما أن دراسة فلسفة التربية تساعد الفرد علي أن يحدد قيمة ومث وسلوكه، وتساعد الجماعة (الإدارة وهيئة التدريس) علي رؤية التناقض أو التعار الذي يعتري أساليب تفكيرها وتعاملها فيما بينها، مع بعضهم البعض، وفيما بين التلاميذ، وبالتالي فإ ة التربية تساعد علي رؤية الواقع ال بق أكبر من الموضوعية، وتعديل وجهات النظر داخل إطار عام مشترك وموحد.

فإذا كنا ندرس مادة التاريخ أو الرياضيات علي سبيل المثال فقد ين الاختلاف في قضايا كثيرة تتصل بأهداف المنهج، وطريقة التعامل مع الطلاب، وذ النشاط الذي ينبغي أن يمارسوه داخل وخارج الفصل، والقيم الدينية والخلقية الاجب أن نعكسها داخل الفصل، وموقفنا من الدروس الخصوصية، والتعامل مع المو والناظر.. الخ.

عشرات القضايا قد نختلف فيها، وأساس الاختلاف هو اختلاف النظ الفلسفية لكل منا. وقد يسأل سائل:

نظرة فلسفية ونحن ندرس الرياضيات؟ ما العلاقة بين الفلسفة والرياضيات؟ لعل الإجابة قد اتضحت لنا بعد هذه الدراسة من حيث أن المعلم — وعي أم لم يعمشبع بفلسفة أو باتجاهات معينة تظهر عليه في سلوكه. ومن ثم فلا بد له من فهم هذا السلوك وتحليله. وإرجاعه إلي أصوله الفلسفية من أجل أن يزداد بصراً بموقفه وطريقة تعامله. فكل منا أثناء تدريسه وتعامله مع طلابه يعبر عن فلسفة معينة.



وهنا يبرز دور فلسفة التربية كموجه أو مرشد، يساعد المعلم علي اكتشاف مستويات متزايدة من العلاقات بين مجهودات بعضها البعض، وبين مجهودات غيره، وبين تخصصه وتخصص غيره.

ويتضح من هذا كله أن فلسفة التربية تسهم بدور كبير في فهم النظ التعليمي والتعرف على ملامحه.

#### 7- تحليل المفاهيم التربوية:-

تقوم فلسفة التربية بمساعدة المعلم علي النمو مهنيا ونفسيا واجتماع وهذا بدوره يجعل المعلم مشبع بفلسفة أو باتجاهات معينة، تظهر عليه في قدرته عالمتعامل مع مفاهيم التربية، وقدراته علي استيعابها وتحليلها إرجاعها إلي أصو الفلسفية.

فهناك العديد م م في ميدان التربية لابد لها من بل وتفسير وتحليل وتقويم، مثل هذه المفاهيم يتعذر مناقشتها مناقشة فلسف مستنيرة إلا إذا كان الفرد قد عايشها وخبرها، ودراسة فلسفة التربية يمكن تساعد الفرد كي يدرك أبعاد هذه المفاهيم، ويراها في صورة جديدة، وإطار جدي وعلاقات جديدة، وبالتالي يعدل من نظرته لواقعه التربوي، ومن نظرته لطبي مهنته ولميدان تخصصه، ويعدل أيضاً من سلوكه، ويزداد سعة في أفقه، وتقبلاً لنف وللآخرين، وهذه الوظيفة تميز تمييزاً واضحاً بين مجتمع يمتلك فلسفة واض لنظامه التربوي، ومجتمع آخر لا تتوفر له مثل هذه الفلسفة، وهناك نظم تعليم حينما تحللها تري أنها متناسقة ومتكاملة، تتناغم وتتآلف مع ما يدور حولها في المجتمع، ونظم أخري تسير بدون هوية، ألوانها مختلطة، وأهدافها ليست واضحة، لا يجمع بينها رابط، ولا يوجد بينها وبين مجتمعها تناسق.

ثم تدعي هذه النظم بعد ذلك أنها تهدف إلي بناء شخصية الإنسان، وتنمية جوانب هذه الشخصية تنمية شاملة ومتكاملة، وهذا يبدو أمراً مستحيلا بدون فلسفة تربوية واضحة ومستنيرة، تنبع من المجتمع وتعمل لصالحه ولصالح النظام التعليمي، بل الواقع التربوي جميعه.



#### ٤- نقد الفروض والمسلمات:

تتمثل الوظيفة الثالثة لفلسفة التربية في نقد الفروض والمسلمات، إذ لابد لفلسفة التربية بعد عملية الفهم والتحليل من نقد ومراجعة، حيث لا يستقيم بذ النظرية التربوية دون التأكد من سلامة فروضها ومسلماتها، واتساق علاقات وقوانينها.

وإذا كانت هذه الوظيفية مرتبطة بالوضعية المنطقية فهي أيضاً مرتب بغيرها من الفلسفات، فهي وظيفة أساسية لكل فلسفة، حيث تتم عن طرية عمليات التنقية والتصفية، التكرير والتمرير، تكرير الفكر ثم تمرير الفكر إلي أر الواقع.

فإذا كانت المفا مة، والفروض يقينية، والقوانين م فم المؤكد أن البناء المنطقي لهذا العلم يمكن الاعتماد عليه والثقة فيه لهذا كالعقاد" بارعاً في عبارته:

"لكل علم فلسفة: فلسفة للتاريخ، وفلسفة للغة، وفلسفة للرياضيات..

وجميعها يراد به البحث في النظريات والأفكار التي تفسر لك العلوم، وتب وجهتها وغايتها. ويراد بهذه الفلسفات إجمالاً، أنها دراسات فكرية فرضية، غالدراسات التي تقررت بالوقائع والتجارب المعملية".

والمستقريء لتاريخ التربية وواقعها يجد أنه مليء بالكثير من الفرو والمسلمات، ينتمي بعضها إلي ميادين أخري خارج ميدان التربية، بينما ينتمي بعضها الآخر إلي مجال التربية ذاته، وقد يشوب الكثير من هذه الفروض والمسلمات بعض الغموض والاضطراب والخلط، وفيلسوف التربية يسعي إلي تنقية هذه الفروض والمسلمات من غموضها، ويحاول أن يدرسها ويحللها في ضوء الحاضر والمستقبل، دون إغفال ماضيها.



#### 2- توجيم أصول التربية.

تعتبر التربية ميدان تطبيقي، تلتقي فيه العلوم وتصب فيه نتائجها، والفلسفة كأصل من هذه الأصول لا تعمل في معزل عن بقية هذه الأصول، وإ يتولي الأصل الفلسفي توجيه سائر الأصول الأخرى والتنسيق بينها.

فهناك نظريات تظهر باستمرار في مجال السياسة والاقتصاد والإدارة وع الاجتماع وعلم التاريخ... وهذه النظريات لا تتحول تلقائياً من ميدانها الأصلي من مراكز البحوث والمعامل الخاصة بها إلي ميدان التربية، وإنما يرتبط بعمل التحول هذه عمليات فحص وتحليل، اختبار واختيار، نقد وتجريب، توجيه وإرشاد فليست كل نظرية صالحة في ميدان ما قلبله للتطبيق في بقية الميادين، فقد تك نظرية صحيحة معملياً عند التطبيق في الواقع الاجتماع ق ثقافة المجتمع وعاداته وتقاليده وقيمه ودياناته، وقد تكون النظرية صحيحة وجهة نظر مجتمع معين وغير صحيحة من وجهة نظر مجتمع آخر.

#### فعلى سبيل المثال، فإذا تسألنا:

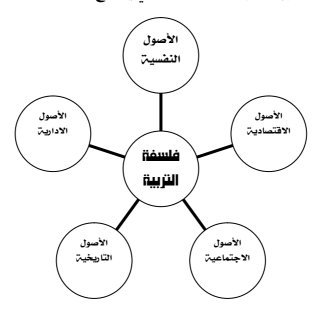
- 🐷 هل اتفقت جميع المجتمعات على أن نظرية التطور صحيحة ؟
- وهل أتفقت جميع المجتمعات علي أن نظرية الوراثة التي بدأها مندل في الق التاسع عشر صائبة؟
- وهل اتفقت جميع المجتمعات علي أن نظريات الذكاء نظريات صائبة وغ خالية من التمييز العنصري والطبقى؟
  - 🐷 وهل اتفقت جميع المجتمعات علي تفسير واحد لنظريات الجيولوجيا والفلك؟
- وهل يسمح في جميع المجتمعات بتدريس الدين أو علي العكس بتدريس الفلسفة؟
- وهل يسمح في جميع المجتمعات بتدريس التربية الفنية والتربية الرياضية سواء للبنين أو البنات؟



هذه التساؤلات وغيرها الكثير والكثير يوضح أن جوانب العملية التربوية من منهج ومعلم وطالب وأهداف ووسائل تعليمية وأساليب تقويم ونظم قبول للمراحل التالية وغيرها تخضع في تنظيمها وتحديدها لفلسفة التربية، والتخضع بدورها للفلسفة العامة للنظام الحاكم.

ففلسفة التربية هي المنفذ الذي يسمح بمرور هذا التيار أو ذاك إلي ميد التربية.

اذن فلسفة التربية تقوم بدور" شرطي المرور" الذي يسمح بدخول هذا التافي المرور" الذي يسمح بدخول هذا التافي أو ذاك إلى ميدان التربية (الشكل التالي يوضح ذلك: (انظر الشكل التالي



شكل رقم (٢) توجيه فلسفة التربية لبقية الأصول

والشكل السابق يوضح كيف أن فلسفة التربية تقوم بدور شرطي المرور الدي يتوسط ميدان التربية، ويسمح لهذه النظرية أو تلك، هذا التيار أو ذاك بالدخول إلى ميدان التربية في الوقت المناسب، وبالحجم المطلوب.



فلسفة التربية تحدد ما بين هذه العلوم من علاقات أو تناقضات، في محاولة منها للخروج بمباديء عامة أو قوانين عملية تسهم في زيادة إيضاح مجال التربية، وتحديد مجالات جديدة للبحث والدراسة في ميدان أصول التربية.

#### 0- قبول المتغيرات الجديدة.-

وفي كل مجتمع تحدث تغيرات جديدة نتيجة عوامل خارجية وداخلية لا لها من دراسة وتحليل، ضبط وتوجيه، والمسئول عن ذلك الفلسفة العامة للمجتم سواء كانت هذه الفلسفة معلنة أو ضمنية، واضحة أو مستترة، صواب أو خطأ.

وبعد ذلك يأتي دور فلسفة التربية كي تحول هذه المتغيرات إلي الوا التربوي، وتسعي إلي المشاركة في تحليلها ونقدها، تنميتها وتوجيهها، إعدادها علما قابلة للتطبيق في إلى بية وتنعكس آثارها على المجتمع.

ولعل" العقاد" كان محقاً في قوله:" إن أول مهمة يواجهها الفكر في بلا العربية والعالم الثالث البحث عن فلسفة تربوية صحيحة شاملة، تقود المجتمع إلي حياة متكاملة العناصر واضحة الأهداف".

وهذه الفلسفة الصالحة لا يمكن اقتباسها أو استيرادها من مجتمعات نظم خارجية، وإنما ينبغي أن تنبع من واقعنا الاجتماعي، وثقافتنا العربية، ودي الحنيف، دون ضغط أو إكراه، قهر أو تهديد.

وإذا ما سلمنا بأن التغيرات تحدث قومياً وقطرياً، عالمياً ومحلياً، وحاول الاستفادة من التجارب المحلية والعالمية علي اعتبار أننا كمجتمع عربي قد تحولنا من الريف إلي الحضر، من القبلية المتماسكة إلي الدولة الموحدة، من البداوة البسيطة إلي الطفرة التكنولوجية، من التعليم غير النظامي إلي التعليم المنظم والجامعات المتطورة، فليس في ذلك من عيب أو حرج، إذ لابد من التغير والانتقال، والتطور والنمو، ولكن العيب والقصور في عدم توفر الدراسة الموضوعية والتحليل الفلسفي العلمي، والحرج في التقليد والاقتباس دون تحليل الشخصية العربية، والواقع الاجتماعي بكل سلبياته وإيجابياته.



#### ٦- توجيب المعلم

تعد عملية توجيه وإرشاد المعلم أحد الوظائف المهمة لفلسفة التربية، فالمعلم في الفصل في تدريسه وفي علاقاته مع تلاميذه يغير من أسلوبه، ومن اختي للوسائل المناسبة لطريقة تدريسه ولطبيعة المنهج، والمعلم أيضاً يغير من أسلحيث مشاركته في تنظيم العمل المدرسي وتوزيع المسئوليات، والمعلم المرن يستف كثيراً بتعديل سلوكه علي ضوء ما يلمسه من نتائج هذا السلوك وينمو بذل في مهنته باستمرار.

فدراسة فلسفة التربية تساعد المعلم علي أن يصل إلي درجة من العموم في أهدافه، ومن الوضوح في مثله، ومن التناسق في مجهوداته، حيث إن هذه الدرا اعده علي أن يكون أكث لي الربط بين سلوكه وأساليبه و ترت عليها من نتائج، وأن يعدل من هذه الأساليب والطرائق على ضوء هذه النتائج.

كما أن دراسة فلسفة التربية تجعل المعلم يرحب بالأفكار والنظرية المجديدة، وتعطيه مناعة فكرية كي لا يندفع دون وعي أو تروي أو تحقق لتجربة فكرة أو نظرية، لا لشيء غير أنها جديدة. وكأن التجديد أساس كل الخوالصواب، فدراسة فلسفة التربية تسمح للمعلم بتقويم هذه الأفكار والنظرية والقيم والإتجاهات التربوية والاجتماعية، وانتقاء ما يراه جديراً منها بالتطبيق ميدان التربية.

وهذه الأمور لا ينبغي أن تمردون تحليل وتوجيه، تغيير وتعديل، وبدلاً من أن يحيا المعلم في واد، وواقعه التربوي في واد آخر، ويظل يعمل حتي يحال إلي التقاعد بعد طول عمردون وعي أو فهم، يجب أن يفحص موقفه بدقة وأمانة، بعمق وموضوعية أثناء فترة إعداده للمهنة، أو أثناء تدريبه حين يمارس المهنة وعن طريق هذا الفحص يبدأ في إعادة بناء ذاته، وتعديل موقفه بالنسبة للمنهج أو طريقة تدريسه، أساليب التقويم والنشاط المصاحب، العلاقات مع تلاميذه وزملائه وإدارة مدرسته، حاضره ومستقبله.



وإذا كان العديد ممن يقودون السيارات لا يفهمون كيف تسير، فإن الكثير أيضاً ممن يعملون بمهنة التعليم لا يفهمون كيف تيسير، وفرق شاسع بين من يعمل ويفهم ومن يعمل ولا يفهم، وهنا تكمن وظيفة فلسفة التربية حيث إذ تيسير له هذا الفهم بما يساعده علي تطوير موقفه وتحسين أدائه، وهذا ما يؤك أحد رجالات التربية بقوله: "لابد للمعلم أن تكون له فلسفة في الحياة وفي التربأي يكون عارفاً بالسياسة التربوية والاجتماعية التي يجب أن يفي بمهام مهنته عضوئها، وأن يكون فاحصاً لهذه السياسة وناقداً لها، حتي يتسني له السير في عم بدقة، وتحديد أهدافه بوضوح".

#### ٧- إثارة الحوار والسؤال:

تحرص جميع الف علي أن تمارس دورها التاريخي في سواثارة علامات الاستفهام، وتطالب برؤي جديدة للتحليل والتفسير، لذا فالفلاسفة غالباً ما يتهمون بأنهم يثيرون الأسئلة بلا إجابات، وأن هذه الأسئلة ثير الشك والبلبلة.

وقضية الشك والبلبة ليست وليدة الوقت الراهن، وإنما هي شائعة ثقافتنا العربية ماضيها وحاضرها، فما من مفكر أو فيلسوف إلا واتهم بأنهم يالعديد من التساؤلات، وهذا بدوره يساعد علي إثارة المشاكل وبلبلة العوام وتشت الإنتباه، وتتوالي الإتهامات المتناقضة، ويظل الفيلسوف في حالة تبرير لموقفه ودف عن نفسه، بدلاً من أن يتفرغ لبحثه ودراسته.

ولا شك أن دراسة فلسفة التربية تساعد علي إثارة الأسئلة وتنمي القدرة علي الحوار، فبدلاً من التسليم المجرد بكل قضايا المجتمع وقضايا التعليم، وبدلاً من الاستسلام للوضع القائم بكل تحدياته ومتغيراته يحاول هذا المجال من مجالات الفلسفة، شأنه شأنه شأن غيره من مجالات الفلسفة أن يساعد الدارس علي تحليل النظام التعليمي، وإدراك ما يتضمنه هذا النظام من علاقات، وما يتم بداخله من عمليات، بحيث يدرك الصلة بين هذا النظام وغيره من النظم القائمة في المجتمع.



ومشاركة فلاسفة التربية في مناقشة قضاياهم التربوية والاجتماعية أمر في غاية الأهمية، ففي مرات كثيرة وضعت الخطط ورسمت السياسات التعليمية دون إشراك التربويين، وفي مرات أخري تم إجراء التعديلات والتغيرات ورجال التربية يسمعون عنها إلا من خلال وسائل الإعلام، وكانت النتيجة شعورهم بالإحبا وفقدان الإتصال بقضايا التعليم، واقتصرت جهودهم علي عملية التدريس والبح والتأليف، دون مشاركة أو ممارسة واقعية، وقد يزداد الأمر سوءاً فيتحول التربوي من "خبراء في التربية" إلي "وعاظ في التربية"، وحينئذ تزداد عندهم القدرة ع التنظيم، وتقل عندهم المهارات والدراسات، وتراهم غارقين في كتاباتهم، عاجز عن الخروج منها والمشاركة في البناء التعليمي، شأنهم شأن الجراح الذي يتر مهنة الجراحة لسنوات طويلة فإذا ما عاد إليها أضطربت أنفاسه واهتزت أصابعه

وإذا ما تجاوزنا هذه الدائرة العامة لنقترب من دائرة واقعنا التربوي سن من خلالها ما يشبه الإتفاق علي إحكام السيطرة علي المهتمين بشؤون التربي وإجبارهم عن الإقلاع عن طرح الأسئلة أصلا، أو طرح الأسئلة المسايرة للواق والإجابة عليها بما يرضي السلطة ويبدي محاسنها.

وهناك قضايا كثيرة في واقعنا التربوي تحتاج إلي المناقشة والتحلي وإثارة الأسئلة والحوار حولها مثل قضية ديمقراطية التعليم وتكافؤ الفر التعليمية بين الطلاب، وهكذا نجد كما كثيرا من الأسئلة يطرح نفسه، ويحت إلي مناقشة وتحليل وحوار، علي المستوي النظري ثم علي المستوي العملي، ولا ريف أن دراسة فلسفة التربية تساعد علي صياغة مثل هذه التساؤلات وتتيح الفرصة للتدريب على الحوار وتشجع على ذلك.

#### ٨- إزالة التناقض التربوي:-

من خلال الوظيفة الثالثة — نقد الفروض والمسلمات والوظيفة السابعة — طرح السؤال - تبدأ فلسفة التربية في فك المتناقضات، ومحاولة حلها بطريقة جديدة تعطى الاتساق والتكامل، الوضوح والتميز.



ولهذا يؤكد "فينكس" أن فلسفة التربية لا تساعد فقط المجتمع، بل أيضا المعلم والمتعلم، من أجل التعرف علي أنواع الصراع والتناقض بين نظرية وأخري، وبين النظرية والتطبيق.

وغالبا ما تنجم فجوات بين أي نظرية تربوية وبين تطبيقها، وهنا يبرز فلسفة التربية، حيث إنها تسهم في مواجهة هذه الفجوات، ومراجعة التناقضات به الإطار النظري والإطار التطبيقي، حيث تثير حولها الحوار والتساؤلات والمناقش علي المستويين الفردي والجماعي، من أجل مزيد من الفهم وزيادة الوعي وإزا التناقض وواقعنا التربوي مليء بالعديد من الصراعات والمتناقضات فالواقع م بالعديد من المفاهيم والأفكار الشائعة، والتي توجه عمل المعلمين وتؤثر المتهم، وفي طريقة تعا ع تلاميذهم، ولا يقتصر الأمر علي ، الهتهم، وفي طريقة تعا ع تلاميذهم، ولا يقتصر الأمور ياع قالب قيمي واحد ينصهر فيه كل المشتغلين بالتربية والمستفيدين منها، فلابد وجود قدر من التمايز والتفاوت والإختلاف الأ أن هذا التفاوت والإختلاف لا يح دون وجود حد أدني من التقارب يتمثل في وجود إطار قيمي، أو دستور أخلاقي، يح عملية التربية ويوجه مسارها.

ووظيفة فلسفة التربية هنا تكمن في أنها تساعد علي حل مشكلات الص القيمي، عن طريق دراستها للقيم السائدة في ميدان التربية، ومناقشة هذه القلاتوصل إلي ما تعانيه من خلل واضطراب، وإيجاد الحلول لهذا الخلل، والاستقلهذا الاضطراب، بما يجعلها متسقة ومتكاملة ومتوازنة.

#### 9- إقتراح خطط جديدة :-

بعد إستعراض كل الوظائف السابقة، تأتي الوظيفة الأخيرة لكي تقترح فلسفة التربية خططاً جديدة، وتصورات مبتكرة..

فمع التحليل والنقد، التطبيق وإدراك الفجوات لابد من استطلاع المستقبل، وتقدير احتمالاته..

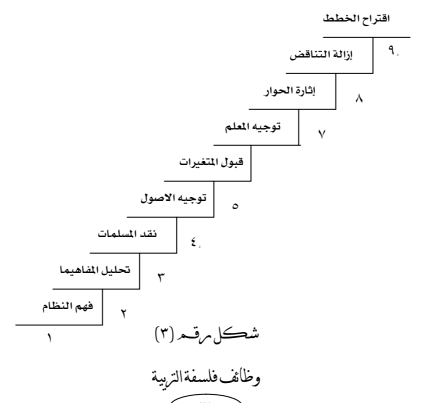


فلو أدرك المعلم أبعاد واقعه التربوي، واستطاع استيعاب الوظائف السابقة لأمكنه أن يكون طاقة مبدعه، وقوة هائلة، في مجال التجديد والتطوير المعلم مسئول عن تطوير مهنته، والبحث عن كل مل يتعلق بها ، من نظريات تربوية واسالا علمية ووسائل تعليمية حديثة وذلك رغبة في الإصلاح والتجديد.

وقد يتساءل البعض، أليس هناك علوماً للمستقبل، ولها أدواتها وأسالي ومعاملها ورجالها المتخصصين، والإجابة بالإيجاب، وبإثبات وجود هذه العلوم، إلا وجود مثل هذه العلوم لا ينفى مشاركة فلسفة التربية في استطلاع المستقبل،

والسعي نحو تطوير الواقع التعليمي، إذ لابد من تجديد وتطوير واستحدا كي تناسب التربية عالم الغد، وخصوصاً وأن التربية بطبيعتها تعد أجيم مستقبل وليس للحاضر

#### ويمكن تلخيص الوظائف التسع السابقة في الشكل التالي





مثل هذا الشكل الهرمي بدرجاته التسع يوضح لنا تسلسلا في هذه الوظائف.. ففي أسفل الهرم أبسط الوظائف وأول درجة فيها: فهم النظام التعليمي. وفي أعلى السلم أعقد الوظائف وآخر درجة فيها: اقتراح خطط جديدة.

# ومثل هذا التسلسل الهرمي- إن صح- يكشف عن مستويات عقلية ثلا داخل هذه الوظائف:

- ◄ المستوي الأول ويضم الثلاث وظائف الأولى : الفهم، والتحليل، والنقد.
- 🖵 والمستوى الثاني ويضم الثلاث وظائف التالية: التوجيه، القبول، التوجيه.
  - المستوى الثالث ويضم الثلاث وظائف الاخيرة: إثارة الحوار ، إزالة التناق القراح الخطط

وكان المستوي الأول يمثل الوظائف المعرفية من فهم للنظام، وتحل لمفاهيمه، ونقد لفروضه، وكأن المستوي الثاني يمثل الوظائف الانفعالية من توج للأصول، وقبول لمتغيرات جديدة وتوجيه للمعلم،

وكأن المستوي الثالث يمثل الوظائف الحركية من إثارة للحوار، إزا للتناقض، اقتراح لخطط جديدة.

#### سارعا: - أهمية دراسة فلسفة التربية بالنسية للمعلم:

في السطور التالية ينبغي أن نوضح أهمية دراسة فلسفة التربية بالنس للمعلم، وذلك في النقاط التالية:-

اكتساب العقلية الناقدة: ودراسة المعلم فلسفة التربية ضمن برنامج اعداده تربويا، يسهم في تنمية القدرات النقدية لديه. فالممارسات الفعلية التي عرفها أثناء دراسته قبل الجامعية ثم في الجامعة، هي بمثابة محطات يستطيع علي أساسها الحكم عليها فحينما تتفتح عينه علي المعايير المثلي المتضمنة في فلسفة التربية، يدرك ما يباعد بينها والممارسات الواقعية.



والمعلم الذي لا يدري شيئا عن الفلسة التربوية التي توجه عمله، يفتقد كل معيار يسمح له بالحكم علي ما يقوم به من عمل. بل أن مثل هذا المعلم يتحول مع الأيام إلي ما يشبه الآلة التي تؤدي وظيفتها دونما تفكير. وهذا يفسر لنا كيف يمضي المعلمون وقتهم مستهلكي القوي في شواغل كل يوم التي تترك لهم لحظة يتأملون فيها ما يفعلونه أو يتساءلون عن قيمته.

والمعلم حينما تتاح له فرصة معايشة الصورة المثلي التي ترسمها فلس التربية لواقع بناء الإنسان، فإنه يكتسب القدرة علي التفرقة بين الواقع والممك فليس الواقع التربوي الذي نعيش فيه نتعامل معه هو أفضل ما يمكن تحقية كما يتوهم كثيرون ممن يفتقدون هذه القدرة فيرون في الواقع غاية المراد. وحين كون هذه القدرة لدي المصل على ما تزود به فلسفة التربية ما الملتربية، تكون قد تشكلت لديه أول لبنة في العقلية الناقدة. تلك العقلية المتمود على المروتين، تحصن المعلم ضد الجمود وتقبل الأمر الواقع بسلبية، وتمكنة في ذا الوقت من تقويم عمله تقويما صحيحا.

#### ٢- إدراك العلاقة بين النظرية والتطبيق:

فإذا كانت الفلسفة تحوي أفكارا مستقاة من نتائج علوم عديدة كسبق لنا توضيحه وإذا كانت هذه الأفكار تيسر لمن يقبلها أداء متميزاً ونتا جيدة، فإن الفيصل في التحقق من ذلك كله هو وضعها موضع التطبيق. ومع ذلك أن أصالة أية فكرة لا تنبع من الفكرة ذاتها وإنما من خلال ما تيسره من أداء ونتائج فالواقع هو المحك لإختيار صحة الأفكار وهو الذي يسمح بتعديلها وأيضا بالتخلي عنها وتبني غيرها.

والفلسفة التربوية الصحيحة لا تدعي لنفسها صدقا مطلقا وإنما تجعل الحكم عليها رهن بمن يستخدمها. ومن خلال تطبيقها تتكشف قيمة ما تتضمنه من أفكار ونظريات ومن ثم تتضح مواطن قوتها وضعفها. وإعادة النظر في الفلسفة



لا يعبر فقط عن إرادة المجتمع في التغيير والتجديد وإنما يعبر أيضا عن تلافي أوجه القصور التي يكشف عنها التطبيق.

وخلاصة القول أنه إذا كانت الفلسفة تحاول أن توجه الواقع وتغير منه، فإنها نفس الوقت تغير من مضمونها وفق ما يفرضه هذا الواقع من متطلبات تتكش أثناء الممارسة. هذه العلاقة الدائرية بين النظرية والتطبيق هو ما نطلق علا علاقة جدلية. والمعلم حينما يعيش هذه العلاقة وهو لا يعيشها إلا في ظ فلسفة قد تمثلها وعاشها تطبيقا يحقق وحدة الفكر والسلوك في ذاته. وتتأ هذه الوحدة في نفسه كلما توفرت له الحرية في نقد الفلسفة التربوية المعمول بوتوضيح جوانب الضعف فيها في ضوء الممارسة الفعلية. وحينما يتدعم وعي المع قيقة هذه العلاقة الجد يكون قد اكتسب بنية عقلية يمتذ ناد الفكر والعمل.

والفلسفة التربوية بالمعني الصحيح لهذه الكلمة هي وسيلة الإكساب المع هذه القدرة التي تمكنه من تحقيق المصالحة بين الفكر والعمل أو بين النظر والتطبيق.

٣) النظرة الشمولية: وإذا كان من سمات التربية المعاصرة أن يتخصص المعلم تدريس مادة أو جزء من مادة فإن عمله ينبغي أن يظل جزءا من كل. والسبب ذلك أن المعلمين مسئولون عن بناء إنسان ينبغي المحافظة علي وحدة ذاته بر تباين المعناصر المشاركة في هذا البناء وأيضا برغم تعدد القائمين عليه. ويكمن الخطرفي عملية التنشئه حينما تنعدم وحدة العمل بين القائمين علي هذه التنشئة وهم المعلمين ولذا كان الإعداد التربوي وسيلة لتحقيق هذه الوحدة.

والمعلم الذي ينحصر في تخصصه الضيق ويتصور أن ما يؤديه في إطار هذا التخصص هو أهم ما يتم من أجل تربية الناشئة ينحرف كثيرا عن الأداء الصحيح للمعلم المربي، وقد يترتب علي مثل ذلك السلوك غير التربوي، إفساد العمل كله بل وربما السير في الطريق المعاكس.



وفلسفة تربوية أحسنت صياغتها وأعد المعلم علي أساس منها، تسمح بتجاوز هذه الممارسات غير التربوية التي تكرس عزلة المعلمين فيما بينهم وتقوقعهم في التخصصات التي يقومون عليها. فمن خلال هذه الفلسفة يتكون لدي المع إدراكا شموليا لوجهة العمل التربوي في مجموعة، وقدرة علي تحديد مكانة يقوم به في هذا العمل الكلي. والتربية التي ننشدها لأبنائنا لا تكمن فقط في ينجحون فيه من تمثل للمعارف والمعلومات المدرسية وإنما تكمن قبل كل شيء في يتشربونه من قيم وما يكتسبونه من طرائق صحيحة للتفكير وما يكونون عليه سلامة نفسية وقوة بدنية. والمعلم المربي أي الدارس لفلسفة التربية، يعرف قمسئوليته في بلوغ هذه التربية لتي تغطي جوانب الشخصية الإنسانية كلها.

ويقع علي عاتق التربوية بمفهومها الذي عرضنا تي للمعلم تكوين نظرة شمولية عن العمل التربوي في مجمله. هذه النظرة أو إذا شالقدرة علي إدراك الجزء من خلال الكل الذي ينتمي إليه هي أهم ما يميز المع المربي الذي هو الأداة الرئيسية لتحقيق التربية الكاملة للإنسان. هذه القتمكن المعلم من ضبط أدائه وفق الإيقاع الكلي للفعل التربوي فيأتي عم متناغما من سجما مع عمل أقرانه. فيسهم عن وعي وبصيرة في بناء أجيالا مدركا أن عمله لا ينحصر في المادة التي يقوم علي تدريسها وإنما يتجاوز ذلك إلى التأثير في تلاميذه حتي بالصمت. فالمعلم يشكل عقل تلاميذه حيث يفكرون كي يفكر وهو ينقل إليهم قيمة حيث يتصرفون كما يتصرف وهو يبث فيهم اليأس يحييهم بالأمل وهو يزودهم بقواعد الصحة النفسية والبدنية بما يكون عليه من نظافة المظهر والمخبر. باختصاري وثر المعلم بكليته فيمن يتعرض لفعله مما يستوجب أن يكون المعلم مدركا للغايات البعيدة من التربية وللقيم المرغوب فيها، وكلها من شواغل فلسفة التربية.

٤) القدرة علي التفسير الصحيح: ومن بين الفوائد العملية لفلسفة التربية،
 اكسابها المعلم القدرة على التفسير الصحيح لما يعترضه من عقبات ومشكلات.



فحينما يكون قد تكون لدي المعلم هذا العقل النافذ والوعي بالعلاقة الصحيحة بين الفكر والتطبيق والنظرة الشمولية لبناء الإنسان، يكون قد اكتسب مقومات لازمة للتفسير الصحيح لما يدور حوله من ظواهر ومشكلات.

فحينما تصادف المعلم الذي تشكلت لديه القدرات السابقة صعوبة مثل تع بعض التلاميذ في الدراسة، فإنه لا يركن إلي لتفسيرات السهلة السطح معلم كهذا ينظر إلي هذه الصعوبة نظرة شمولية تستوعب عوامل عدي تنتمي إلي كل المجالات ذات الصلة الوثيقة بالعمل المدرسي. وهو يفعل ذلا انطلاقا من وعيه بشبكة العلاقات المعقدة التي تربط المدرسة بأطراف عدي تتبادل معها التأثير في تنشئة الصغار. ويمكن لنا أيضا معرفة موقف مع كهذا من مشكلة اللخصوصية حيث لن يكتفي برد عد الأسباب الشائعة: ضعف مرتب المعلم، سوء التدريس، التنافس.. الخ. وإ يجتهد في رصد مختلف العوامل التي قد لا تبدو علي السطح، ولكن يمك رصدها بفضل معرفته الكلية والشاملة للعمل المدرسي.

وإذ تنجح الفلسفة في اكساب المعلم القدرة علي فهم واقع التربية فه صحيحا وتفسير خصائصه وربطها بالعوامل الحاكمة لها، فإنها تهيء المعلم يكون قوة تغيير لواقع التربية نحو الأفضل.

ه) القدرة علي التجديد: إن الحاضر التعليمي يحكم المستقبل الممكن لوا
 التعليم، وكلما كان المعلمون مدركين القوانين الحاكمة لحركة الوا
 كلما ظلوا أصحاب اليد الطولى في صياغة مستقبله.

وفلسفة التربية بما تزود به المعلم من قدرات تمكنه من السيطرة علي الواقع التعليمي، فهي تهيئة في ذات الوقت لأن يكون طاقة فعالة في تصور المستقبل وتحويل هذا التصور إلي حقيقة ملموسة. وحينما نتحدث عن المعلم لا نقصد بذلك معلما منعزلا ينفرد بالعمل وإنما نقصد المعلم الذي يتكامل عمله من خلال الحركة الكلية للمعلمين. فهؤلاء حينما يحسن إعدادهم تربويا ويتشربون فلسفة



مجتمعهم، فإنهم يشكلون قوة العمل والإنجاز وفي ذات الوقت قوة التغير والتجديد فعلي المعلمين تقع مسئولية نقد مشروعات الإصلاح والتطوير حيث يعرفون الواقع حق المعرفة ويستشرقون التطورات المكنة له في المستقبل. وبهذا يحق أن تكون الكلمة الفصل في الأخذ بهذه المشروعات أو تعديلها أو العدول عنها نهائياً.

- 7) أن دراستنا لفلسفة التربية تزود المدرس بفهم للواقع برؤية مستقلة علم للعملية التربوية على تخطيط تربوى حتى تتسق المؤثرات الثقاف بالعملية التربوية في تكامل فيرى المربى مدى إرتباطه وعلاقاته مع غيره نفس المهنة وغيرها من المهن وتخلصة من قبضة النظرة الضيقة وتساء على أن يكتشف مستويات متزايدة من العلاقات فيما يقوم به وبين مجهودل ومجهودات غيره، و صه وتخصص غيره..
- ٧) أن دراسة فلسفة التربية تجعل المعلم أكثر استعداد للتجريب والتجد والتطوير فهى تساعد على تجديد بحوثنا وتجاربنا التربوية وجه إجتماعية وإلا أصبحت بحوثا اكاديمية مدرسية عميقة لا تخدم أهدا الاجتماعية ومشكلاتنا الحيوية، كما أنها تجعلنا أكثر قدرة على الربط بسلوكنا وأساليبنا وبين ما يترتب عليها من نتائج وهى على ذلك قد تساعد تعديل طرائقنا وأساليبنا في ضوء هذه النتائج وعلى أن نتحرر وننمو في المهنه.
- ٨) أن دراسة فلسفة التربية تساعد دارسها على أن ينمو نفسيا في الوقت الاساعده فيه على أن ينمو مهنيا فهى توفر للفرد الفرصة على أن يفح قيمة إرتباطاته ولأن يفهم نفسه ويراها في صورة جديدة وعلاقات جديدة وبذلك يعدل ممن نظرته لنفسه وللآخرين ويعدل بالتالي في سلوكه فبدارسة الفرد لفلسفة التربية ويزداد اتساعاً في أفقه وتقبلا لنفسه ولغيره يزداد قدره على الأخذ والعطاء ومما لاشك فيه أن دراسة فلسفة التربية



## المُصل الثَّاني

## الفلسفة المثالية وتطبيقاتها التربوية

مقدمة.

أولاً: نظرية الوجود في الفلسفة المثالية.

ثانياً: نظرية المعرفة في الفلسفة المثالية.

ثالثاً: نظرية القيم في الفلسفة المثالية.

بعاً: التطبيقات التربوية المثالية:

(أ) أهداف التريية.

(ب)المنهج الدراسي.

(ج) طرق التدريس.

(د) المعلم.

(ه) التلميذ.

خاتمة.



#### ومَدُودَةٌ:

## المُلِسمَةُ الْكَالِيةُ:

تعتبر الفلسفة المثالية من أقدم الفلسفات ظهوراً في تاريخ الفكر الانساذ وتنسب هذه الفلسفة إلى أفلاطون الفليسوف الإغريقي الذي صاغ الأسس العالهذه الفلسفة، وقد تطورت هذه الفلسفة بمرور الزمن، فظهرت فيها إتجاهات عدي وإن كانت كل هذه الإتجاهات تلتقي حول فكرة واحدة أساسية هي إيماذ بالطبيعية الروحية أو الفكرية لعالمنا، ومن ابرز ممثلي الفلسفة المثالية في العالحديث، هيجل، وكانط الفليسوفان الألمانيان، ولكي نفهم الفلسفة المثالية، سو نتعرض لموقفها من طبيعة الوجود وطبيعة المعرفة، والقيم، وبعد الإنتهاء من ذلا سوف نتباول بالتوضيح التطبيقات التربوية للفلسفة المثالية، وعندما يتم لنا ذلا وف نتبين العديد من العالمة المناها التعليمية المعاصرة.

## أُولاً: نُظْرِيةً الوجود في المُلسِمَةُ المِثَّالِيةَ:

وتشير الفلسفة المثالية — اصطلاحا — إلى أى نظرية تؤكد أهمية العوالروح، وتتمسك بالقول بأن الأفكار هى وحدها التى توصف بأنها موجودة وجحقيقيا وتنكر إمكانية معرفة أى شىء باستثناء الأمور العقلية ولا يعنى هذا ان المثاليين يرفضون المادة (برغم أن بعضهم يفعل ذلك) ولكنهم يرون ان العالم الماعالم متغير، يتصف بالزوال وعدم الثبات، بينما الأفكار خالدة وأبدية وثابومطلقة.

يرى الفيلسوف المثالى أن واقع الوجود فى حقيقته روحى وليس مادى، وليس معنى ذلك إنكار الوجود المادى بمكوناته الفيزيائية والنباتية والحيوانية وكافة الأمور التى تدرك بالحواس الجسدية، فالأشياء المادية واقع ولكنها ليست مطلقة، وهى ظواهر أو صور لواقع روحى أعمق وأهم منها، وعلى سبيل المثال الطبيعية الإنسانية جسم وروح، والجسم يمثل الواقع المادى الشكلى الذى تمثل الروح جوهره.



وفى ضوء ذلك تؤكد وتقدر المثالية عالم الروح والعقل عن العالم الواقعى المحسوس، وبالتالى تكون أعمال العقل أفضل من أعمال الجسم الحرفية واليدوية، والعمل العقلى ينبغى احترامه وتقديره عن الأعمال المهنية والحرفية، ولا ينبغى ينظر الإنسان إلى العالم المادى المحيط به على أنه يعمل بدون روح أو هدف.

وهكذا وبرغم تعدد أشكال المثالية من أفلاطون والقديس أوغسطين مر بديكارت وبركلى وكانت وهيجل ، الا أنها تشترك في تصورها للعالم، حيث تب من تصور يميز بين عالمين، عالم محسوس نعيش فيه ندركه عن طريق الحوا يتصف بعدم الثبات والتغير والزوال، وعالم آخر، علوى أو سماوى ذا طبيعة أزل خالدة، توجد فيه القيم والأفكار النظرية كالحق والخير والجمال، يدرك عن طر فعل ويتصف بالثبات وا

يبين أفلاطون أن هذا العالم الذى نوجد فيه عالم غير حقيقى، والسبب هذا أنه عالم متغير، ومن هنا لا يمكن أن يكون حقيقياً بالنسبة لأفلاطون لأنه ك يبحث عن كل ماهو باق وخالد فإذا كان عالمنا غير حقيقى فأين هو العا الحقيقى؟

لقد اقتنع أفلاطون بأن العالم الحقيقى عالم يقع خارج نطاق الحس، ف غير محسوس لا نستطيع الوصول اليه من خلال حواسنا، هذا العالم يحتوى ع الأفكار وعلى الحقائق المطلقة الأبدية الأزلية، ولقد أوضح أيضا أن عالمنا ما هو صورة أو خيال لما هو موجود فى ذلك العالم الحقيقى، العالم الذى يضم الأف التى تعتبر المثل لأشياء عالمنا المتغيرة ومن هنا كان أفلاطون قد قسم العالم إلى عالمين عالم متغيير ومتقلب ومن ثم فهو غير حقيقى، وهذا عالمنا الذى نعيش فيه وعالم أبدى وخالد ومن ثم فهو حقيقى.

قافلاطون قد اعتقد بوجود مايسمية العالم الحقيقى Eeal world الموجود فيه الأفكار العامة الحقيقة The PURE UNIVERSAL IDEAS والتى لها وجودها المستقل لا تتبدل ولا تتغير بينما العالم الواقعي (الذي نعيش فيه)



لا يمثل الحقيقة النهائية بل هو خيال للعالم الحقيقى، فالأشياء التى نراها جميعا ماهى إلا نسخا غير كاملة لمثل أزلية راسخة أو نماذج أصلية. وبذا فإن الطبيعية الحقة للشىء لا توجد فى ما تقدمه لنا الحواس بل فى (المثال) الذى تنبع منه وهما لا يمكن التوصل إليه إلا بالعقل وحده.

وعلى ذلك فان نطرية أفلاطون فى الصور تقوم على وجود عالم ثابت العالم المعقول فوق العالم المتغير وهو العالم الحسى وهذه الصور الموجودة فى العا المعقول تتصف بالثبات والضرورة والكلية ولقد كانت مثالية أفلاطون كما وصمثالية مفارقة تفصل تماماً بين العالم العقلى والعالم الواقعى وكذا بين النف والجسم.

يرى أفلاطون أن ه ين، عالم الأفكار الخالصة أو العقل عا الأشياء، والعالم الثانى ما هو ألا صور وظلال للعالم الأول فماذا يعنى هذا؟ ببسا كل شيء نراه خلال خبرتنا مثل الأشجار والكراسي والكتب والدوائر الهندسية الانرسمها التي نرسمها ما هو في الحقيقة ألا تعبير محدود وناقص لفكرة أساس فنحن نرى أشجاراً عديدة مختلفة عن بعضها مثل شجرة البرتقال والليمون.. الكن هناك فكرة الشجرة تجمع بين كل هذه الشجار المختلفة الموجودة في عالم الواقعي.

إذن تؤمن المثالية بأن الحقيقة لا توجد في لأشياء التي نراها أو نلمسها وإ توجد في العالم الباقي والخالد، وعالم النظام وعالم الحقيقي، عالم المطلق. النظام وعالم الحق المطلق والخير المطلق.

والفلاسفة المثاليون بالرغم من تعدد وجهات نظرهم يؤمنون بأن الحقيقة المطلقة ذات طبيعة عقلية أو فكرية.

من كل ما سبق نلخص إلى القول بأن الفلسفة المثالية ترى أن الحقيقة ذات طبيعة عقلية وأن الفكرة لها وجود حقيقى، كما أن النفس أو الروح حقيقة واقعية



ومن هنا فإن الأشياء المادية الموجودة في عالمنا ليس لها وجود حقيقي، لأنها متغيرة أما الفكرة التي ندركها والتي نصل إليها من خلال عقولنا فإنها تمثل الحقيقة الواقعية في هذا الوجود.

كذلك يرى المثاليون وعلى رأسهم أفلاطون أن الإنسان يتكون من عقل ور وجسم وأن الروح أو العقل يحتل مكانة أسمى من مكان الجسم، لأنها هى التى تم الإنسان من الوصول إلى الحقائق المطلقة والأفكار الأبدية كل هذه التصور لطبيعة الوجود وللإنسان كان لها انعكاس على التربية وهذا ما سوف نتناوله التطبيقات التربوية للفلسفة المثالية.

عرفة عند الفلسفة المثالي ، أي يقوم بها العقل

يذهب أفلاطون إلى أن المعارف التى يحصل عليها الإنسان من خلال حوا الجسم هى معارف غير أكيدة، وذلك لأن العالم الواقعى المحسوس هو عالم جز يتضمن صوراً مشوهة للأصول الموجود في العالم العلوى المثالي ، عالم الفض والمعرفة والحق والخير والجمال والقيم المطلقة الثابتة، لذلك تكون المعارف المدر عن طريق الحواس الجسدية غير مؤكدة، ولكن المعرفة الحقيقية هي نتاج تذ العقل عن طريق عمليات التامل والتنظيم، فالحقيقة تمكن في أعمال العقل ولي في العالم المادي.

فأفلاطون يعتبر أن الإنسان لا يكتسب معرفته الحقيقة أو الصادقة من العالم المادى لأن هذا العالم كما أوضحنا من قبل طبقاً لوجهة نظرا أفلاطون لا يحوى ألا كل ماهو متغير، ومن هنا فإن الإنسان يحصل على معرفته الحقيقة من عالم آخر، هذا العالم هو عالم المثل، الذى كان تعيش فيه الروح قبل حلولها في الجسد، لذلك فإن الانسان يولد وهو مزود بالمعرفة، ومعرفة الإنسان تاتي اليه من خلال تذكر لما كانت تعلمه الروح من قبل، فالمعرفة إذن يحصل عليها الإنسان عن



عالم الأفكار والمثل وليس من العالم الخاريجي المادي، وتأتي إليه عن طريق التذكر فالعلم ذكر أو تـذكر والجهل نسيان كما أن العقل هـ و وسيلة المعرفة الحقيقة، معرفة الحقائق المطلقة، المعرفة الجدير بالاحترام أما الحواس فإذ توصلنا إلى معرفة ناقصة، لأن الحواس مجالها الطبيعي هو الواقع المحسوس الله يحتوى على أية معرفة حقيقية.

فعلى سبيل المثال يرى الإنسان فى حياته اليومية العديد من الأشجار ولا رؤية هذه الأشجار المختلفة النوع لا يوصلنا إلى المعرفه الحقيقية الخاصة بها، ها المعرفة الحقه يحصل عليها الإنسان عندما يفهم الخصائص المشتركة بينها جميا التى تجعل منها أشجاراً وليست أشياء أخرى.

وهذا يعنى أن الإن صل على معرفة حقيقيقة بهذه الأ ند يعرف فكرة الشجرة، الفكرة التى تقف وراء الأشجار المحسوسة التى تعكس هالفكرة ولكن بصورة غير كاملة، فالمعرفة الحقيقة إذن هي معرفة الأفكار والت تحتاج الى المعقل لكى يدركها، أما الحواس فلا تستطيع الوصول إلى هذه الأف والفلاسفة المثاليون الآخرين مثل كانط وهيجل يكادون يجمعون على ان المعرفة هي المعرفة المعقلية، أى المعرفة التى يصل إليها الإنسان من خلال التف العقلي، وان المعقل لهذا هو المصدر الأساسي لهذه المعرفة.

ومن هنا فإن المدركات الحسية لها دور حيوى فى نظرية المعرفة المثال الحديثة ولكن يجب ان يعي أن هذه النظرية تؤمن بأن العقل موجود وسابق وجعلى المدركات الحسية، فالعقل إذن موجود قبل الخبرة الحسية التى تصل اليه من خلال الحواس، وهو لهذا المفسر المطلق لكل ما يحدث له وللعالم الخارجي.

ومجمل القول أن المثاليين يرون أن العقل هو مصدر المعرفة، وان المعرفة الحقة هي معرفة الأفكار والحقائق المطلقة، وأن العقل الإنساني مزود بمبادىء عقلية يضيفها على المدركات الحسية، وأن هذه المبادىء العقلية قد حصل عليها العقل البشرى من العقل الكلي التي تحدثنا عنه فيما قبل.



## الثَّأَ: نَظْرِيةُ المَّيمِ فَي المُسِمَّةُ الثَّالِيةَ:

يرى الفلاسفة المثاليون أن القيم مطلقة ولا تتغير من زمن إلى زمن آخر ولا يصنع الإنسان قيمه، وهذه القيم نابعه من الوجود ذاته وهم يرون أننا بصف كائنات بشرية لنا اتجاهات أخلاقية وأننا قادرون على ان نسلك سلوكاً أخلاقياً.

والقيم تأتي للإنسان من خلال إتصاله بالذات المطلقة (بلغة الدين ا فالكائن المطلق غير التناهى يمتلك كل التوجيهات الخلقية التي نبحث عن مثلما يحوى العقل المطلق الذي تحدثنا عنه من قبل كل الأفكار المطلقة والت تشكل الحقيقة المطلقة.

ونظر أفلاطون في إطار فلسفته المثالية إلى مفهوم" القيم" على أساس أ
فهوم مطلق ثابت مستم عالم العلوى المثالي السابق لوجود عا
الذي تتواجد فيه المفاهيم المطلقة للحق والخير والجمال، فالقيم عند أفلاط
ليست مستمدة من العالم الواقعي الذي نعيشه، والمثالية تؤكد أن القيم لم يصن
الإنسان بل هي من مكونات الكون، وحيث أن طبيعة الكون الثبات والاستقرار، فالة
في عالمها المثالي أزلية ثابتة، ولكن مانراه من قيم العالم الأرضى، فهي صور ممتز
ببعض الشوائب اتصلت بها من العالم الأرضى، وهكذا نجد الإنسان في الفكر المثا
مشدود بين عالميين ونوعين من القيم، مثالية عليا أزلية، وقيم أرضية ممتز
بالشوائب، وحياة الاستقرار الاجتماعي والثبات الكوني تتطلب الحفاظ على الق
الثابتة السابقة لوجود الإنسان والتي لا يأتيها التغيير والتي يجب ان يرضي عنها
الجميع، وذلك يعمل على تاكيد قاعدة الطبقية وبقاء كل فرد في إطار وضعه
الإجتماعي والطبقي والمهني.

ويجمع عالم القيم المثالي مثلث أفلاطون المعروف (الحق / الخير/ الجمال) أو مثلث القيم العليا، فالقيم العليا كلها وهى ثلاث الخير والحق والجمال، تكون كامنة فى الكون، وليست من صنع الإنسان والأساس فى الكون هو الحق والخير والجمال، أما الشر والباطل والقبيح فهذه تأتى من سوء التنظيم الموجود فى الكون



فكثير من الأشياء والمواقف إذا أعيد تنظيمها وترتيبها فإنها تنقلب خيراً وحقاً وجمالا فالشر في نظر المثاليين هو خير غير تام، وغير منظم، وليس له كيان في نفسه، وكلما عبرت الروح عن مكنونها تحقق الخير واختفى الشر، وفي ذ المثاليين أن الأشرار لم يصاغوا من معدن ردىء ولكنهم لم يفهموا القيم، ويتوصلوا إليها.

#### وتضمن نظرية القيم عند الفلسفة المثالية المبادىء الثلاثة التالية:

- ١) إن القيم موضوعية، وليست ذاتية أو شخصية.
  - ٢) إن القيم ثابتة، وليست متغيرة.
- ٣) إن الإستمتاع الأكبر بالقيم إنما يتحقق فى اتحاد الجزء مع الكوالإنسجام معه.

ولتوضيح المبدأ الأول تقول المثالية إن القيم ترجع إلى عوامل موجودة في الشيء أو في المواقف التي يحملها، فالجمال عناصره موجودة في الصورة الجميلة في القصيدة الجميلة أو في المنظر الجميل، وعلى ذلك فكل من عاش الموقف شاهد الصورة أو عاش في القصيدة يدرك الجمال فيها وليس إدراك الجمال متوق على حالة الشخص الذي يحاول إدراكه، فإن كان عنده استعداد نفسي وفني وهذا الجمال وإلا فلا ليس الأمر كذلك، وإنما الجمال موجود هناك وك الشخص يدركه او لا يدركه فهذا موضوع آخر المهم ان القيم موجودة، سادركها الناس أم لم يدركوها وعليهم أن يكونوا مستعدين، لأنها هناك باستمرار.

وترى المثالية كذلك أن القيم ثابتة فمادامت موجود فى الشيء أو المواقف فهى ثابتة وغير متغيرة، فالخير خير على الدوام، وكذلك الصدق والعفة والكذب والنفاق... الخ أى لا يحدث ان يتحول الكذب إلى صدق، والصدق إلى كذب، والنفاق إلى إخلاص والإخلاص إلى نفاق...



ويعنى المبدأ الثالث أن الإنسان فرد وجزء والاستمتاع الحق بالقيم فى ان يتحد مع الكل وفى أن ينسجم معه فى وحدة متكاملة، وفى أن يتحقق فيه المثل تحقيقاً كاملاً فالفرد منا عضو فى المجتمع وكلما تحقق فيه المجتمع، وتمثل هذا المجتمع وانسجم معه وحقق مصالحه وفنى فيه كان فى ذلك استمتاع استمتاع. هذا ما يعنيه هذا المبدأ بالنسبة للقيم الاجتماعية، وإنما بالنسبة للقالدينية فيعنى أن يتمثل الإنسان الإله، وتفنى ى فى ذاته، أو بعبارة مختصرة، تصبح النفس الإنسانية الفرد جزءا من النفس النهائية، والعقل الإنساني الفجزءاً من العقل الكلى النهائي.

وتعنى هذه المبادىء الثلاثة التى تتكون منها نظرية القيم عند المثالية صدر القيم خارج عن الإن موجودة وجوداً مستقلا عنه وهى لعا أو الوجود العقلى الذى هو جوهر الفلسفة المثالية وقد سبق أن قلنا إن وجود العق هذا ومنه القيم موجود قبل الإنسان، وانه ينمتى إلى عالم آخر يختلف في طبيع عن عالم الماديات فالوجود العقلى ومنه القيم أسمى وارفع وهو موجود بترتي هرمى فأعلى القيم وأسناها هو الله، وهو القيمة الكبرى التى ينشدها الجمي ويسعى لأن يتمثلها في كل ما ياتى من القول او فكر أو عمل.

وموضوعية القيم وثباتها وكونها خارجة عن افنسان مبادىء من شانها تؤدى إلى استقررا المجتمع وثباته مهما تغيرت الوضاع الاقتصادية والسياس والإجتماعية ولو ان القيم ذاتية ومتغيرة أو يمكن تغيرها لا هتزت مفومات المجتمع وأصبحت المعايير شخصية، كل يتخذ لنفسه قيمة يسير عليها، ومعياراً يحكم به على عمله وعمل غيره.

## رابِعاً: البَّطبِيمَّاتَ الرَّبِويِةُ للمُسمَّةُ المُثَانِيةُ: ـ

بعد ان عرضنا إلى الفلسفة المثالية كفلسفة وبعض مفاهيمها الأساسية، نتناول بالعرض وجهة نظر المثاليين في التربية واهدافها ومناهج وطرق التريس والمعلم وعلاقاته بتلميذه.



#### ١) أهدافالتربية: -

نستطيع القول بان الهدف الأول للتربية من وجهة نظر المثالية هو تنمية العقل الإنساني، لأنه وسيلة الإنسان إلى المعرفة الحقيقية، ومن هنا فإن على المدر أن تنقل الأفكار إلى التلاميذ، وتزودهم بالمعارف الأساسية التي تنمى وتصعقولهم.

فتؤدى التربية دورها فى مساعدة المتعلمين على التركيز على الأمور العقل أو الأشياء ذات القيمة الأزلية الخالدة من خلال تنمية وتدريب العقل على الحوالجدل فهو السبيل لعبور الحد الفاصل بين المادة والفكرة، وهو أداة الإنسان للانتقرن الإهتمام بالعالم المادى إلى عالم الأفكار.

وهكذا يمثل عالم لمصدر الذي تنهل منه التربية المثال وع اهتمامها ولذا يكون من الطبيعى أن تحظى المؤلفات الكلاسيكية الشهيرة بمكا متميزة في برامج التعليم، فما توصل إليه المفكرون الأفذاذ من أفكار ونظريات يم حقائق أبدية الصدق لا ينبغى إضاعتها بل هي الجديرة دوما بان تكون موضوع للتفكير وتشكيل عقول ناشئة.

كما تهدف التربية عند المثاليين إلى تحقيق تلاقى الطفل مع الواقع الروحية التى يعيش فيها، والتى ينتسب إليها، وهذه الواقعية هى التى تتمثل المعرفة والقيم، ووسيلة ذلك صقل الروح وتدريب العقل حتى تدرك هذه الواقع الروحية، فالتربية المثالية تهدف إلى ربط الطفل بعالم الحقيقة، وهذا لا يأتى ألا عن طريق النمو العقلى والنمو الروحى، لأن عائم الحقيقة ليس عالم المادة كما سبق، كما تهدف التربية عند المثاليين إلى تنمية الجانب الأخلاقي.

فبناء الإنسان ذى الخلق القويم والقيم العليا الخالدة، يعد احد الشواغل الرئيسة للتربية المثالية، فهم يحذون حذو قدوتهم الأولى "سقراط" يجتهدون فى تحويل الخير الموجود داخل كل إنسان بالفطرة، إلى سلوك وعمل وإرادة ومهما



صادف الإنسان من صعوبات في سبيل تحقيق مثله لا ينبغي أن يحيد عنها، بل ان مايلاقيه من معاناة في سبيلها هو مصدر سعادة له ويقبل المثاليون المعتقدات الدينية باعتبارها سياجا يعصم الإنسان من الذلل ويوجه إراداته نحو القيم العليا.

ويعتبر تحقيق الإنسان لذاته وتبلور شخصيته من اهم أهداف التربالثالية.

ويتم تحقيق الذات بتوحد الإنسان مع الأفكار العليا والقيم الخالدة، ويذ احد المثاليين الإيطاليين المعاصرين" geNTILE" الى جعل هذا التوحد توحداً الذات الإلهية وهكذا يحقق الإنسان ذاته من خلال الجماعة التي هي جزء منها.

كذلك يرى المثاليون أن التربية ينبغي أن تعد الفرد لمواجهة حياة ستقبلية بمعنى أنها عم د الفرد في فترة وجوده في المدرسة المه الملقاه على عالقة عندما يكون ناضجاً وبالإضافة إلى الإهتمام بمستقبل الط بأنهم يرون أن التربية ينبغي أن تهتم بالماضي، لأنه يحتوى على أعظم إنجاز البشرية متمثلة في تراثها الذي يمثل المستودع الذي يجمع كل المعرفة التي تو إليها الإنسان.

ومن هنا فإن التربية عليها ان تنقل هذا التراث إلى التلاميذ والمدرسة وجهة نظر المثاليين يجب ألا تكون تقليداً للحياة، وإنما ينبغي أن تكون مواق يصطنعها المعلمون لكى يتعرف من خلالها الأطفال على تراث مجمعاتهم و ( الطبيعة الإنسانية ثابتة ) من وجهة نظر المثاليين، لذا فإن التربية يجب ان تكون ثابتة وغير مرتبطة بمكان ولا بزمان معينين لأن وظيفتها الإقتراب بالإنسان المحدود من العقل المطلق.

ويؤكد المربون المثاليون مبدأ النشاط الناتى للمتعلم فالمتعلم عليه ان ينشط للبحث عن الحقيقة، وبرغم ان التعلم هو ناتج هذا النشاط الناتى للمتعلم الا ان العملية التعليمية تصبح أكثر فعالية عن طريق المثيرات التى تأتى من قبل



المدرس والبيئة المدرسية، التربية هي أساسا تربية ذاتية، وإذا كانت موهبة التلميذ تمثل البعد الأول في إمكان التربية، فإن تنمية هذه الموهبة يمثل البعد الثاني، ويتوقف ذلك على الوسائل المستخدمة لتحقيق هذا الغرض الأخير، وأفض وأكثر فاعلية هو دراسة التراث الثقافي، وكلما كان التعرض لهذا التراث أو كلما كانت فرصة إثارة اهتمامات متنوعة لدي الطالب أكبر وكلما كاذ الاهتمامات الحاضرة أكثر كلما كانت هناك فرصة أكبر لتحقيق مزيد التقدم الذاتي، وهكذا تصبح عملية النمو أو التقدم عملية من الداخل إلى الخا وهي تعتبر صادق عن المبدأ اليوناني القديم" اعرف نفسك، فالمدرس لا يوجد داد عندما يحدث التعلم، ولكن يمكنه أن يثير الحافز لدى المتعلم لأن يواصل التع معتمداً على ذاته فيما بعد.

#### ۲) المنهج:

يعكس المنهج في التربية المثالية تكامل المعرفة ووحدة الحقيقة، يعمل عفهم الطفل للكون والإنسان بشكل متزايد.

وانطلاقا من سمو العقل على الجسم لارتباطه بعالم المثل، اهتم المثالي بكل ماهو مرتبط بالعقل وعملوا على تعظيمة ومن ناحية أخرى اهملوا مايت بالجسم والحواس فكان الإهتمام بالعلوم النظرية وإهمال العلوم التجريبية.

فإحتلت الفلسفة والرياضيات والأدب والشعر والمنطق والاخلاق مكانة علا ولكن أهملوا العلوم الطبيعية وشككوا في نتائج التجربة لأنها تعتمد على الحواس وهي عادة مضللة لا تصل إلى الحقائق المطلقة ولا تتصف بالثبات فهي مضللة متغيرة بتغيير الظروف.

والمنهج من وجهة نظر المثالية يجب ان يمثل خير ما فى التراث البشرى فى جميع المجالات، لذلك يوصى المربون المثاليون بأن يتضمن المنهج الجوانب الثلاثة لما قام به الجنس البشرى، وهى الفكر، والشعور أو الوجدان ثم الإرادة، أى لا بد وان



يـشمل المنهج بعـض العلـم، وبعـض الفـن، وبعـض الأخلاقيـات، وبعـض الحـرف أو الأعمال، وكل ذلك وسيلة لغاية وهي الحياة الكاملة.

#### ويرى آخرون ضرورة ان يشمل المنهج: -

- ١) الدراسات الكونية والتي تضم دراسة الطبيعة والفلك ، وعلم الحياة.
  - ٢) الدراسات الحضارية، وتشمل العلوم الإجتماعية.
  - ٣) الدراسات الثقافية، وتشمل الفلسفة والفن والأدب والدين.
- ٤) دراسة الشخصية الإنسانية، وتشمل دراسة العوامل الجسمية والفسيولوج
   والفكرية والوجدانية التي تكون هذه الشخصية.

كما يشتمل المنهج والدراسة في المدرسة على دراسة الكتب بصفة عا لكتب القديمة بصفة خا ه الكتب تضم الخبرة الإنسانية، ودر وق الدراسي على هذه الخبرة من ناحية، كما تكسبه هذه الدراسة، وخاصة القديم هذه الكتب تدربياً عقلياً وصبراً وإحتمالاً وغير ذلك من الإتجاهات العقل والأخلاقية اللازمة له في حياته المستقبلية.

وهكذا يمكننا القول بن الفلسفة المثالية التربوية تهتم بالدراسات النظرية الأكاديمية المتمثلة في اللغات والفلسفة والمنطق والرياضيات والفنون بكل أنواء أما الدراسات العلمية فليس مجالها المدرسة وإنما يتعلمها التلميذ من أماكن أخعن طريق الممارسة والتقليد.

#### ٣) طرق التدريس:

يؤيد المثاليون استخدام طريقتى الحوار والمحاضرة فى اكساب التلاميذ المعارف والمعلومات، ولقد ظهرت المحاورات فى كتابات أفلاطون متمثلة فيما يرويه من محاورات دارت بين استاذه سقراط وبعض تلاميذه، والحوار يعتمد اساساً على المناقشة وإثارة الأسئلة خاصة من جانب المعلم الذى يهدف من ورائها إلى استثارة طلابه وحثهم على المشاركة فيما يعرضه من نشاطات تعليمية.



والأسئلة كما يراها المثاليون ينبغى أن تكون منظمة مختارة بدقة بحيث تغطى كل جوانب الموضوع فطريقة الدرس والمحاضرة أو كما تسمى أحياناً طريقة الإلقاء تعتبر من أقدم الطرق المستخدمة فى التدريس، وفيها يقوم المعلم بالع الأكبر فى عملية الشرح والتوضيح،واما التلاميذ فإنهم يتلقون المعلومات وبدوذ المذكرات المتعلقة بموضوع الدرس.

ويعتبر الكتاب المدرسي من الوسائل الأساسية التي يعتمد عليها المثاليون تقديم الحقائق والخبرات إلى تلاميذهم، والكتب المدرسية لها أهمية كبيرة ع المثالييون لأنها تحوى عصارة الفكر الإنساني والحضارات الإنسانية، وبالإضافة الستخدام الكتاب المدرسي فإنهم ينادون باستخدام المكتبة باعتبارها وسيلة ها عليم ومحورا لكل النشا ليمية.

#### الملعم: ٤)

يرى المثاليون المعلم على أنه العضو الفعال فى العملية التعليمية، لأ يمتلك مفاتيح عملية التعليم والتعلم، ومن هنا فإنه ينبغى أن يمتلك شخص ناضجة ومتطورة ولأن المعلم يعتبر القدوة الطيبة بالنسبة لتلاميذه فإنه ينبغى يحوز الصفات الطيبة التى يقتدون بها، فالمدرس المثالى يعرف أن المحاكاة أو القتمثل الوسيلة الرئيسية التى من خلالها يتعلم الأطفال الأخلاق الفاضلة، وللقي بذلك ينبغى على المعلم ان يتصف بالعديد من الصفات الطيبة، فينبغى أن يكون شخصية تدعو التلاميذ إلى احترامها وأن يكون قادر على إستثاره طموح تلاميذه إلى المترامها وأن يكون قادر على إستثاره طموح تلاميذه إلى المتعلم، كما انه ينبغى ان يكون قادراً على نقل مادته المتخصص فيها إلى تلاميذه وأخيراً فإنه يجب ان يكون ملماً بالشروط الضرورية لممارسة مهنة التدريس وكما ذكرنا سابقاً يحرص المثاليون أن يكون المعلم موسوعى المعرفة، حاضر الذهن، وأقدرة على إدارة الحوار وإستثارة التفكير لدى تلاميذه، ولقد اهتمت الفلسفة ذا قدرة على أية فلسفة أخرى بالتأكيد على الدور الذي يقوم به المعلم، واحتل المركز الرئيسي فى العملية التربوية، وبالغت هذه الفلسفة فى الإهتمام بالمعلم أكثر من الرئيسي فى العملية التربوية، وبالغت هذه الفلسفة فى الإهتمام بالمعلم أكثر من



الإهتمام بالمتعلم إيمانا منها بأن المعلم قدوة يقلده تلاميده لذا ينبغى أن يكون المعلم على قدر كبير من المعرفة حتى يقلده طلابه وينهلون منهله، والمعلم يقع فى المركز الأساسى فى العملية التربوية وعليه يقع العبء الأكبر فى التربية، واعتبر المع إيجابياً بينما نظر إلى الطالب على أنه عنصر سلبى ويجب أن يكون المعلم حاص على درجة عالية من المعرفة والإلمام بالحقائق حتى يقوم بتوصيلها إلى تلاميذه و يكون مخلصا جادا فى عمله، وهو المسئول مسئولية مباشرة عن مراقبه نه تلاميذه، وهو المسئول مسئولية مباشرة عن مراقبه نه

وعلى المدرس أن يكون رأيا تجاه الحاجات والقدرات المختلفة لتلاميذه، و كان التلاميذ جميعاً ليسوا على درجة واحدة من الإستعدادات العقلية ولكنهم اجة لتنمية عقولهم ولتز المعارف وفقا لقدرتهم فالمدرس بما لفط وبصيرة يستطيع أن يستكشف إستعدادات طلابه وأن يعطيهم القدر المناسب م المعارف ولما كانت عملية التعليم هي عملية تذكر وإسترجاع كما راى أفلاطون لا ينبغي على المعلم ان يحرص على ذلك ويهتم بتنمية قدرة طلابه على الحف والإسترجاء.

ولذا فإختيار المدرسين عند المثالية أمر غاية في الأهمية طالما أنهم نما وقدوة لتلاميذهم محبين لهم، ومتحمسين لعملهم ومثيرين في ذات الوقت الحما لدى المتعلمين.

#### ولقد اشترطت التربية المثالية في المعلم عدة شروط نوجيزها فيما يلي: -

() أن يكون المدرس تجسيداً للحقيقة بالنسبة للتلميذ: والحقيقة عند المثالية هي المثال، وهذا يعنى ان المدرس ينبغي ان يكون تجسيداً وتشخيصاً مثل الإنسان الكامل بما في ذلك من حب للعمل وتفان فيه، وحب اللآخرين وتعاون معهم ومساعدة لهم.. إلى آخر ما تكون منه هذا المثل، وإذا كان هذا الهدف من التربية للتلميذ أن يبلغ به المثل، فما يعين على ذلك ان يكون هذا المثل مجسداً أمامه أو الحقيقة ماثلة بين يديه.



- النبغى ان يكون المدرس متخصصا فى معرفة التلميذ: فهؤلاء التلاميذ هم النبين سيرقى بهم إلى البلوغ المثل أو سيجعل منهم تجسيداً للحقيقة بقدر الإمكان ولا يتيسر له ذلك ما لم يكن قادراً على فهمهم، بل ومتخصصا ذلك، وعلى المدرس أن يستعين فى ذلك بالعلوم والدراسات التى تساء على ذلك كعلم النفس والإجتماع وعلوم الأحياء والفسيولوجى...الخ.
  - ٣) ينبغى ان يكون المدرس فنيا ممتازاً: ان يكون عارفاً بمهنة التدريس و تتضمنه من قدرات ومهارات، وما تشتمل عليه من عمليات كمهارة توج الأسئلة وصياغتها وقيادة الحوار وتوجيهه للوصول إلى هدف مع واكتشاف ما لدى التلميذ من معلومات، ومعرفة مالديه من استعدا وميول، والقدرة عسابه ما يراد إكسابه من مي جديدة....الخ.

وهذا يعني أن التدريس عند المثاليين مهنة لها أصولها وقواعدها ولابد يريد التصدي لها من الاستعداد لها والتدريب لها شأنها في ذلك شأن المهن الراق الأخري.

إ) ينبغى أن يكون المدرس ذلك الشخص الذى يوقظ فى التلميذ الرغبة
 التعلم:

إذا كانت بعض المدراس التربوية ترى ان النشاط التعليمى ينبغى أن يك في حد ذاته مرغوباً فيه، وان المتعلم يقبل عليه بناء على رغبة ذاتية، فان التربية المثالية ترى ذلك بالنسبة لبعض أنواع هذا النشاط التعليمي، ولكنها ترى كذلك ان البعض الآخر قد لا يتوفر فيه ذلك، ومع ذلك فتعلمه ضروري، أو ان التلميذ قد لا يرغب فيه في هذه اللحظة ولكن تعلمه ضروري، وهنا ينبغي للمدرس أن يكون قادراً على إيقاظ الرغبة لديه في تعلم هذا النشاط، وهذا يعنى أن التربية المثالية تؤمن بضرورة الرغبة في التعلم، وتعتمد في إيقاظها لدى التلميذ على المدرس،



فليست مهمة المدرس مجرد تلقين المعلومات ، بل لابد أولاً من بعث الرغبة لدى التلميذ لاستقيالها.

- ه) ينبغى ان يكون المدرس مساعداً لله فى جعل الإنسان كاملاً: الله يري الإنسان أن يكون كاملا، وأن يقترب من كمال الله، فالله هو المثل الأعلا الذى تتجه إليه كل المخلوقات ولكن بلوغ الكمال بالنسبة للإنسان ليس أم سهلاً، والمدرس ينبغى أن يكون عوناً لله فى الوصول بالإنسان إلى درجة الكم المنشودة، فما أشبه المدرسين فى ذلك بالأنبياء المذين هم كذلك أعوان افى هداية الناس وتوجيهم نحو الكمال، ومن هنا جاءت تشبيه المدرس بالأنبياء، وتسمية الأنبياء بالمعلمين فالمهمة مشتركة إن لم تكن واحدة.
- 7) ينبغى أن يكون المد اعلى توصيل مادته؛ وهذا يؤكد مر هم إعداد المدرس فى نظر التربية المثالية، ففن توصيل المادة الدراسية للتلام يحتاج إلى الإلمام بأصوله وقواعده وإلى التدريب عليه، وليس المقصود بطبيعة الحال مجرد التوصيل بل التوصيل والتأثير، بل وخلق الاستعلام لدى التلاميذ لتقبل هذه المادة الدراسية أو تلك والتأثر بها.
- ۷) المدرس رسول التقدم: التلميذ مولود بإمكانيات عقلية وعاطفية وخلق هائلة، ومهمة المدرس مساعدة التلميذ على إظهار هذه الإمكانيات، أنه يبعث فيه بالجو الذي يخلقه، وبالطريقة التي يصطنعها معه، وكلما است التلميذ تحقيق بعض هذه الإمكانيات كان معني ذلك أن يخطو خط على طريق التقدم، التقدم نحو المثل الأعلى فيه، والمدرس هو الذي يأخذ بيده على هذا الطريق.

#### ۵) التلسن

أما التلمبذ فإن المثاليين ينظرون إليه على أنه كائن روحى، وأنه جزء من كالمبذ فإن المثاليين ينظرون إليه على أنه كالنظرة المثالية كل وهو المجتمع وقد حدد هرمان هورن HERMAN HORNE النظرة المثالية للتربية المفاسفة المثالية للتربية كالتلميذ في كتابة الفلسفة المثالية للتربية المنالية المتالية المتا



فى عبارة موجزة هى" تؤمن فلسفتنا بان المتعلم هو شخص محدود، ينمو من خلال التربية الملائمة بحيث يصبح شخصاً غير محدود، وأن أصله الحقيقى روحى وأن طبيعته هى الحرية وأن مصيره هو الخلود.

فالتلمبذ له إمكانيات غير محدود من حيث هو كائن روحى ، وأن هـ الإمكانيات قابلة للتحقيق، وأن التربية تستطيع أن تحقق ماهو كامن فى ر التلميذ ومن الوسائل الفعالة لتحقيق هذه الإمكانيات استخدم المحاكاة والتقل وخاصة فى تعلم القواعد الأخلاقية، وفى الفنون ويمكن ان يتم هذا بأن يوضع أم التلميذ بعض النماذج الطيبة للشخصيات العظيمة، وان تتاح له الفرص كى يدر ويتعرف على سير العظماء من أمته.

وبالإضافة إلى ذل ثاليين يرون ان الميل او الرغبة من لم لا تصلح وحدها لأن تكون أساساً لما يتعلمه التلميذ، لأن العملية التعليمية يجب تقوم على أساس الجهد الذي يبذله التلميذ، وأيضاً فإن التلميذ لا يعرف ما يص لتنمية امكاناته العقلية، لأن هذه مسألة تعود إلى خبرة الكبار الذين يعرفون يصلح لتنمية وتحقيق هذه الإمكانات، وهذا لا يعنى ان الميل أو الرغبة ليست مهم وإنما من غير المقبول أن تكون هي المعيار الوحيد لانتقاء المواد التي تعلم التلاميذ، فكثيراً ما يبدأ الطفل في تعلم أشياء ليست جذابة له ثم بعد ذلك وأثن قيامه بتعلمها يكتشف رغبته وميله إلى تعلمها، لكل ذلك فإنهم يعتمدون على يسمى التنظيم المنطقي للمواد الدراسية التي نقدمها للتلاميذ.

#### خَاتَيْةً:

تعتبر الفلسفة المثالية هي أقدم الفلسفات في الثقافة الغريبة، فلقد بين النقاد أن المثالية قد أسهمت إسهاماً كبيراً في ميدان التربية، فمن خلال العرض السابق، إستهدفنا زيادة الوعى والإدراك المعرفي والتربوي لدى المعلمين بتعرفهم على المحاور الأساسية للفسلفة المثالية، وما أسفرت عنه من مضامين وتطبيقات تربوية، مازالت لها أثار باقية ومؤثرة على بعض الأفكار التربويه والنظم التعليمية المعاصرة،



وأيضاً لا نستطيع أن ننكر أهمية بعض الأفكار التي وردت في الفكر المثالي والتي يمكن الإستفادة منها للنهوض بالفكر التربوي المعاصر.

- فقد أكدت المثالية على التأكيد على الجانب المعرفي وأهميته بالنس للمتعلم.
- حما أكدت على أهمية الجوانب الخلقية والدينية في تنمية شخص المتعلم.
- وركزت أيضاً على أهمية الدور الذي يقوم به المعلم في العملية التعليمية
- بالإضافة إلى تأكيدهم على تحقيق الذات وعلى الجانب الإنساني والفر في الحياة.
- وتتعرض الفلسفة المثالية منذ سنوات إلى انتقادات كثيرة وخاصة به ظهور نظرية التطور ونظرية النسبية، ويثار الشك الآن حول وجود حقا مطلقة أو أفكار أبدية أو قيم خالدة، وهي ركائز وثوابت في الفلس المثالية، ويستند من يقول بهذا إلى العلوم الحديثة التي تؤكد نسب الحقيقة وارتباط صدق الأفكار بزمانها ومكانها وتغير مضمون القيم بت الحياة وتتطورها.
- فقد رأى الكثيرون أن عالم الأفكار يمثل المصدر الذى تنهل منه الترب المثالية موضوعات إهتمامها، ولذا يكون من الطبيعى أن تحظى المؤلف الكلاسكية الشهيرة بمكانة متميزة في برامج التعليم، فما توصل إليه المفكرون الأفذاذ من أفكار ونظريات يمثل حقائق أبدية الصدق لا ينبغي إضاعتها بل هي الجديرة دوماً بأن تكون موضوعات للتفكير وتشكيل عقول الناشئة.

ويعتبر التوجيه السابق للفلسفة المثالية، واحد من أسباب النقد الذي تعرضت له فقد رأى الكثيرون أن فرض أفكار الأقدمين وما حواه التراث من نفائس



الأدب على الأجيال الحاضره، وهو بمثابة مصادرة لمبادراتهم وتعطيل لقدراتهم أن يبدعوا هم أدابهم شكلا ومضمونا.

حما أن الفلسفة المثالية للتربية قد انتقدت على أساس أنها أهمل الجوانب المتعددة للشخصية الإنسانية وذلك بتركيزها على الجانب العقلى والخلقى وأيضاً فإن اهتمامها بالجانب العقلى من شخصية الفقد أدى إلى نشوء مايسمى باستقرراطية التعليم، وهو المبدأ الذى يدعوا إجعل التعليم للقلة التى تتمتع بالقدرات العقلية المتميزة والتى يمكن استخدام العقل في التفكير والإبداع.

كما إنتقدت خصوم المثالية أن نحقق الذات الانسانية يتم عن طريق تو الإنسان مع الأفك والقيم الخالدة، حيث يرون في توح ن الأفكار أو الدولة أو الذات الإلهية مصادرة على المطلوب، فالإنسان حين يدوب في هذه الكيانات الكلية لا يحقق ذاته وغنما يفقدها، وعندهم يكون تحقيق الذات بالإستقلال والتفرد وكذلك فان فصلها الدراس النظرية من الدراسات العملية قد أدى ويؤدى إلى التصنيف الطبق للمجتمع، كما اوضحنا من قبل وأخيراً عدم مراعتها للفروق الفردية بالأفراد.

وقصرت المثالية الهداف التربوية على تدريب العقل الإنساني وتجاهل الأنشطة الجسمية سواء في البرامج المدرسية أو خارجها بما لا يتناسب ضرورة بناء شخصية المتعلم من جميع الجوانب.

نظرت إلى التلميذ على أنه طرف سلبى فى العملية التعليمية حيث يقتصر دوره على تلقى المعلومات من المدرس فقط، فالموقف التعليمي يقوم بالتفاعل بين المعلم والتلميذ وليس موقفاً جامداً ثابت فيه طرف إيجابى وهو المعلم وآخر سلبى وهو التلميذ كما تصورت ذلك المثالية أو تهاجهم المثالية، أيضا على اعتبار أنها تؤدى إلى خلق صفوة فكرية، وهو هدف يرجع



الى أفلاطون الذى أيد أهمية وجود صفوة من الفلاسفة الذين يمتلكون قدرات عقلية عالية لحكم المدينة الفاضلة، وهم أيضا — أى الصفوة الذين يكونون جمهور المنتظمين فى التعلم الرسمى (وهو غير متاح لغيرهم العامة) وهو تعلم متاح فقط للقلة ممن يفهمونه ويقدرونه من ذ القدرات العقلية العالية على حين يظل التعليم المتاح للجماهير هو التعالفنى والمهنى.

ورغم هذه الإنتقادات ما تزال التربية المثالية تغرى الكثيرون من المرب بسلامتها وقدرتها أن تكون إطارا لبناء إنسان اليوم في عالم يوشك أن يفقد وجه بسبب إهداره عبر الماضي وحكمة الأقدميين وفضائل المعتقدات الدينية الصحي بعيدة من التعصب يرى ا عن التربية المثالية أنها تقدم إجابة لأز التربية المعاصرة، حيث تعيد للإنسان إنسانيته الضائعة.

## الفصل الثَّالثُ

# الفلسفة الواقعية

#### Realism

|                                        | مقدمة       |  |  |  |
|----------------------------------------|-------------|--|--|--|
| عية الكلاسيكية:                        | أولاً الواق |  |  |  |
| طبيعة الوجود                           | -1          |  |  |  |
| نظرية المعرفة                          | -4          |  |  |  |
| نظرية القي                             | <b>-</b> ۲  |  |  |  |
| لتطبيقات التربوية للواقعية الكلاسيكية  | •           |  |  |  |
| أهداف التربية.                         | -1          |  |  |  |
| المنهج                                 | -4          |  |  |  |
| طرق التدريس                            | <b>-</b> ٣  |  |  |  |
| المعلم                                 | <b>-£</b>   |  |  |  |
| الواقعية العلمية( الطبيعية):           | ثانياً:-    |  |  |  |
| نظرية الوجود.                          | -1          |  |  |  |
| نظرية المعرفة.                         | -4          |  |  |  |
| نظرية القيم.                           | <b>-</b> ٣  |  |  |  |
| التطبيقات التربوية للواقعية الطبيعية:- |             |  |  |  |
| أهداف التربية                          | -1          |  |  |  |
| المنهج                                 | -4          |  |  |  |
| طرق التدريس                            | <b>-</b> ٣  |  |  |  |
| المعلم والتلميذ.                       | -\$         |  |  |  |
| مه الإختلاف بين الواقعية والمثالية.    | ثالثاً: أوج |  |  |  |



ومُّلودُيْ:\_

ترجع نشأة الفلسفة الواقعية إلى أرسطو قديماً ولقد انتقدت الحركة الواقعية ألي أرسطو قديماً ولقد انتقدت الحركة الواقعية ألوان الفلسفات المثالية وتطبيقاتها التربوية لذلك جاءت الفلس الواقعية بفكر تربوى يضع في أصوله الكثير من الفروع المعرفية وثيقة الصلة بالوا الطبيعي والإنساني والاجتماعي.

وتختلف الفلسفة الواقعية عن المثالية في العديد من القضايا، ومن ابرزه الإختلافات أن الفلسفة الواقعية تؤمن بأن العالم الذي نعيش فيه من ظوا طبيعية مثل الإنسان والحيوان والبحار والأشجار.. الخهو عالم حقيقي وأشياء ه العالم حقيقية لها وجودها المستقل عن الفكرة التي تكمن وراءها وعن العق نساني المدرك لها.

فالمنطق الأساسى للفلسفة الواقعية هو الإهتمام بالواقع الذى نعيشه ونح ونتعامل معه، والذى ندركه بحواسنا، وهذا يعنى أن الحقيقة تكمن في عالم الطبيعي وليست في عالم آخر مستقل عنه.

فالفلسفة الواقعية تؤمن بأن عالمنا الطبيعى عالم حقيقى وأن أشياءه وجود حقيقى، ومن هنا فإن الحقيقة توجد فى هذا العالم الذى نعيش فيه ولي فى عالم آخر وراء عالمنا، ومعيار صدق الحقيقة ليس اتساقها مع فكرتها، ولكن مدى تطابقها مع ما هى عليه فى الواقع، فأى شىء نريد التأكد من صدقه علا الرجوع إلى الواقع لنرى ما إذا كان الواقع يؤكد هذا الشيء أو ينفيه.

فنقطة الخلاف إذن بين المثالية والواقعية هي ان المثالية تؤكد على الطبيعة المروحية أو الفكرية للعالم، بمعنى: أنها ترى أن الحقيقة تكمن في الفكرة، وأن العالم الطبيعي صورة لما هو في العقل من الأفكار وأن هذا العالم معتمدة في وجوده على الذات المدركة أي أن العقل يخضع على الأشياء ووجودها موجود على الذات المدركة أي أن العقل يخضع على الأشياء ووجودها تؤمن الفلسفة الواقعية بأن



العالم المادي له وجوده المستقل عن الذات المدركة، أى: أنه له استقلاله عن العقل الإنسانى، فالعالم له وجوده الذاتى، فهو موجود سواء أدركه العقل أم لا، بل إن أنصارها يرون أن معيار صدق الفكرة هو مدى مطابقتها لخصائص الشىء المدر فالعالم الواقعى الطبيعى هو معيار صدق الأفكار، وهذا يخالف ما قالت به المثال التى ترى ان صدق العالم الطبيعى يرتبط بالفكرة، بمعنى تطابقه مع الفكرة الا توجد بالعقل عن هذا العالم.

وبالرغم من أن الفلسفة الواقعية تنسب إلى أرسطو إلا أنها تطورت بعو وظهرت لها صور عديدة، فهناك أنواع متعددة من الواقعية من أشهرها:

١) الواقعية العقلية Rational Realism التي تضم نوعين هما

الواقعي يكية

₩ والواقعية الدينية.

Y) الواقعية الطبيعية أو العملية Scientific Realism.

أما الواقعية الكلاسيكية فتستمد أفكارها من ارسطو مباشرة، وقد انتشرت في أو في العصور الوسطى، أما الواقعية الدينية فتنسب إلى مؤسسها ( توما الأكويني ) Thomas Aquinas وتسمى أحياناً المالفلسفة التوماوي وأتباعها يستمدون أفكارهم من توماس الأكويني على الرغم من أنه هو نف ينسب فكرة إلى أرسطو، وتؤمن هذه الواقعية الدينية بأن العالم المادى النعيش فيه عالم واقعى، أي موجود ومستقل عن عقل الإنسان الذي نلاحظه، فهو حقيقى في ذاته وهذا العالم المواقعي حقيقي من وجهة نظرهم على أساس أن هذا العالم مخلوق وان خالقه هو الله، وذلك لابد أن يكون حقيقي لأن الله لا يخلق ما هو زائف، وتقوم هذه الفلسفة أيضا على التوفيق بين العقل والدين اي الوحى والعقل الإنساني او بعبارة أدق تقوم على التوفيق بين المعتقدات الدينية المسيحية وأراء أرسطو؛ وترى هذه الفلسفة أن مصدر المعرفة الإنسانية هو الوحى



والعقل الإنساني، وأن دور العقل هو تأكيد ما جاء به الدين، وافنسان طبقاً لهذه مزيج من المادة والروح وأنه حر ومسئول عن أفعاله.

أما الواقعية الطبيعية فقد تطورت وإزدهرت في القرنين الثامن عشر والتاسع عوينتمى العديد من الفلاسفة إليها من امثال فرنسيس بيكون، وجون لوك وجسيتوارت مل وبرتراندرسل، وتعتبر هذه الفلسفة أساس المنهج العلمى.

#### وتقوم الواقعية العلمية على المبادىء التالية:

- الإيمان بأن العالم الطبيعي عالم حقيقي، وأن الحقائق موجود فيه، ومن ه فإن أنصارها يفكرون في وجود اى شيء يقع خارج نطاق عالمنا، ولذلك فإذ ينكرون وجود الروح، لأنها لا يمكن إثباتها عن طريق المنهج العلمي القائم ع الملاحظة.
  - ٢) الإيمان بان العالم الحقيقى قد نشأ من تلقاء نفسه، وتطوراً طبيعياً حتى و
     إلى ما هو عليه.
- ٣) الإقتناع بأن الإنسان ليس له حرية الإرادة على العكس من ذلك الإنسام محكوم بالقوانين الطبيعية التى تحكم ظواهر هذا العالم ومن بينها الإنساف الإنسان لا يصدر عن حرية الإرادة ولكن نتيجة الحتمية العلمية التعنى أن السلوك الإنساني محكوم بقوانين طبيعيه يمكن اكتشافها والتأكد منها

وفيما يلى سوف نتناول المدرسة الواقعية الكلاسيكية وسوف نركز علا اراء أرسطو بإعتباره أنه مؤسس الواقعية .

# أولاً: الواقعية الكلاسيكية Classical Realism

تعتبر الواقعية الكلاسيكية هي أصل الفلسفات الواقعية الأخرى وترجع إلى الفيلسوف الإثيني أرسطو Aristotle ( ٣٨٣ – ٣٣٢ ق.م) الدنى انشأ مدرسته الفلسفية كبديل للأفلاطونيه وفي تناولنا للمدرسة الكلاسيكية وللفكر الرسطى سوف نركز على النقاط التالية:-



طبيعة الكون وطبيعة الإنسان، والغاية من وجوده، ثم نتنقل لتحليل وجهة نظره فيما يتعلق بالمعرفة وبالقيم وأخيراً نتحدث عن التطبيقات التربوية لفكره

# نظرية الوجود: -

رأى أرسطو أن العالم الواقعى هو عالم حقيقى Realبما فيه من أشياء تسبقه أفكار وذهب إلى أن كل العالم ماهو موجود في العالم الفيزيق (هواء)، (رجال)، (حيوانات)، (ماء)، (نبات) مكون من مادة (Matter) وأن هذه الم تأخذ أشكالا (Form) مختلفة، فالمادة هي أساس كل شيء ويمكن مشاهد بإتخاذها لشكل معين، والمادة تزداد في التعقيد كلما ازداد تعقد الشكل الذي نتخ أن تصل إلى أكثرها تالشكل الخالص (Pure form) و بل هو المحرك الأول (Prime Mover)

من هذا نخلص إلى أرسطو قد فسر طبية هذا الكون عن طريق افتراضه كل شيء في هذا الكون له (مادة وصور أو شكل)، وعندما تتحد المادة مع الشيتكون منها معاً ما يسميه أرسطو Essence المجوهر أما الشكل فإنه يظهر كالرتقينا في سلم المخلوقات، فعلى سبيل المثال توجد المادة أوضح من الشكل فالأرض، ولكن درجة وضوح هذه المادة تقل في النباتات والحيوانات والإنسان بحييكون الشكل هو الأظهر إلى أن نصل على العقل الخالص.

وأرسطو يرى أن المادة أو الشكل لا يوجد أى منهما مستقلاً عن الآخر بل ه متلازمان، فهما يشكلان كل شيء في عالمنا، ولكن كما قلنا يرى أرسطو أن درجة ظهور كل من المادة والشكل تختلف بإختلاف الموجودات، فهناك موجودات، المادة تبدو فيها اظهر، بينما بعد الموجودات يبدو فيها الشكل اظهر، وعلى القمة يوجد العقل الخالص أو المطلق، أو كما يسميه ارسطو العقل الخالص Pure Form ويرى أرسطو أن العقل الخالص لا نستطيع إدراك طبيعته، لأن الإنسان لا يستطيع إدراك الشكل مستقلاً عن المادة، ولكنه يستطيع إدراك وظيفة هذا العقل الخالص الذي



يطلق عليه أرسطو أيضا: السبب الأول" أو" المحرك الأول" وهو مستقل عن هذا العالم ولكنه بحركه ويوجهه.

ومن هنا نرى ان ارسطو يختلف مع أستاذه افلاطون حول طبيعة هذا الكو فقد رفض فكرة افلاطون القائمة على أساس ان هناك عالمين، عالم الأفكار وعالم آ يدرك عن طريق الحواس، وأن الأول يحتل منزلة أعلى من الثاني وبدلاً من ذلك رأن هناك عالماً واحداً.

## نظرية المعرفة: -

آمن أرسطو بأن هناك عالما واحد هو الكون الذي نعيش فيه أو الطبي Nature التي تحيط بنا ونتيجة لذلك فإنه قد رأى أن المعرفة تكتسب عن طر واس والعقل، فمعرفتنه عالم نحصل عليها عن طريق حوا ولا والمعرفة الإنسانية عنده معرفة مكتسبة من هذا العالم، وليس لها وجود سابق عالوجود الإنساني، وهذا يخالف ما قال أفلاطون من أن المعرفة ليست اكتشا ولكنها عملية استرجاع لما كانت تعرفه النفس من قبل.

والمعرفة عند ارسطو ليست معرفة جزئيات هذا العالم ولكنها معرفة القواذ الطبيعية Natural Laws التى تنظم حركة هذا العالم، ولقد قسم أرسطو العلا التى يطلبها الإنسان إلى ثلاثة انواع هى: علوم نظرية وليس من أجل السويطلبها الإنسان من اجل الوصول إلى المعرفة فى حد ذاتها، وليس من أجل السالى تحقيق نفع مادى من ورائها مثل دراسة الرياضيات، وعلوم أبداعية او إنتاجية الى تحقيق نفع مادى من ورائها مثل دراسة الرياضيات، وعلوم أبداعية او إنتاجية من صنع شىء ما مثل الهندسة المعمارية مثلا، وعلوم عملية Practical ويدرسها الإنسان من أجل توجيه سلوكه، وهذه تشمل العلوم السياسية والأخلاق، والتربية فهذه العلوم تدرس ليس من اجل المعرفة فى حد ذاتها، وإنما من اجل توجيه سلوك الإنسان ونشاطاته سواء فى ميادين الأخلاق أو غيرها.



وعندما يدرس الإنسان العلوم النظرية فإنه يستخدم العقل النظرى Thteoretical Reason النظرى Thteoretical النظرى يدرسها مستخدما عقله العملى.

## نظرية القيم:

يفرق أرسطو عند تناوله للقيم بين نوعين منها: النوع الأول يضم القيم التعتبر وسائل لتحقيق شيء آخر، ويسمى هذه القيم بالوسائل، لأن هذه القيم تعتجيدة باعتبار أنها وسيلة لتحقيق قيم أخرى، فالوسيلة تعتبر صحيحة بالنظر الغاية أو الهدف الذي تؤدي إليه، فالتغذية الصحيحة تعتبر جيدة لأنها تؤدى اصحة جيدة، والنوع الثاني يضم القيم التي تعتبر غايات في ذاتها فهذه القيم تعتجيدة بالنظر إلى ذاتها فهذه القياس إلى شيء آخر.

ومن وجهة أخرى يفرق أرسطو بين ما يسميه بالأهداف ends وما يسم بالغاية The end

وهناك أهداف متعددة يختار من بينها الإنسان ما هى خير ، وهذه الأهدا ليست نهاية وإنما هى وسائل لأهداف أخرى، أما الغاية النهائية والوحيدة والتتستحق من أجل ذاتها وليس من اجل شئ آخر فهى السعادة التى تحدثنا عنها قبل بإعتبار أنها الغاية من وجود الإنسان فإنسان ينفرد عن باقى الموجودات بأن القدرة على التفكير المعقلي، فالقدرة على التفكير المنطقى هى التى تميز الإنسان غيره، ولذلك فإنه يوصف بأنه حيوان عاقل ومن هنا فإن سعادة الإنسان، وهى أع قيمة في هذا العالم، تكمن في تنمية الوظيفة التى ينفرد بها الإنسان وهى تنمية قدراته العقلية.

بإختصاريرى أرسطو أن الخير الأقصى والأسمى يوجد عندما يحقق الشيء المذى هو ملائم، والهدف المناسب للإنسان هو تنمية قدرته العقلية، وهذه القدرات العقلية التى تجعله متميزاً عن غيره من الحيوانات، ومن هنا فعندما يفكر الإنسان تفكيراً منطيقياً فإنه يصل إلى تحقيق خيره الأسمى أو إلى سعادته الكاملة.



ومن وجهة أخرى فإن أرسطو يرى أن دراسة الأخلاق تقع في مجال العلوم العملية، والذي يوجه سلوك الإنسان الأخلاقي هو العقل العملي كما بينا من قبل.

وبالإضافة إلى ذلك فإنه يضرق بين ما يسميه بالرزيلة وهي ضد الفض ويرتبكها الإنسان نتيجة لجهله ، بالسلوك الفاضل، وما يسميه بالفسق أو الإنغما في الملذات ويرتكبه الإنسان نتيجة لتغلب شهواته عليه بسبب ضعف إرادته وعزيمت وليس بسبب جهله بالفضائل.

مما سبق نستطيع القول بأن أرسطويرى ان هناك قيمة أفضل من غير بالنسبة للإنسان، وان هذه القيمة ثابتة لا تتغير، تلك القيمة هى تحقيق الإنس لسعادته، وذلك عندما يدرك الغاية التى خلق من أجلها وهى ان يكون كائنا مفك تخدم عقله فى التفكير ، أما القيم التى تعتبر وسائل لغيره دي ومتغيرة، والإنسان يرتكب الرذيلة عندما يفعل أشياء لم يؤهل لها بطبيعته، والشر الرذيلة بالنسبة للإنسان هى التطرف فى فعل أى شىء، فالشجاعة أحياناً تص تهوراً عندها يعجز الإنسان عن إدراك حدوده التى يجب أن يتوقف عندما، كذل يرتكب الإنسان الرزيلة عندما يعمل على تعطيل قواه العقلية أو قدراته على التف وذلك بشرب المسكرات مثلاً.

البَّطبيقاتُ الرَّبويةُ للواقميةُ الكِلاسيكيةُ:ـ

## ١) أهدافالتربية:

بينا من قبل أن أرسطو حدد الهدف الأسمى للإنسان بأنه تحقيق سعادته، وسعادة الإنسان تتحقق عن طريق استغلاله لقدراته وإمكانياته الممنوحة له عند الميلاد وخاصة قدراته العقلية، فالإنسان بالدرجة الأولى حيوان عاقل أى قادر على التفكير، ومن هنا فإن التربية هى الأداة أو الوسيلة التى تمكنه من تنمية امكاناته ولا سيما امكاناته العقلية فالتربية لهذا هي الوسيلة التى من خلالها يستطيع الإنسان تحقيق ذاته وبالتالى يصبح الهدف الأسمى للتربية هو تنمية وصقل القدرات العقلية للإنسان.



وبالإضافة إلى هذا الهدف العام للتربية حدد أرسطو بعض الأهداف الجزئية للتربية من أهمها:

ا) يجب أن تتنوع وتتعدد التربية تبعاً لتعدد واختلاف فئات المجتمع كما بينا قبل، فالمواطنون الأحرار لهم تربية تختلف عن تربية غير المواطنين، فترب المواطنين تربية يجب ان تكون تربية حرة، أي هدفها تنمية العقل الإنساذ وتشمل دراسة الرياضيات والمنطق والعلوم الطبيعية الخ. كما أن هذه الترب ينبغي أن تكون موحدة لجميع المواطنين وتشرف عليها الدولة أما التربية لغ المواطنين وهم النساء والعبيد والعمال فيجب أن تكون مهنية ولا تقدم ها التربية المهنية في مدارس لهذا الغرض وبدلا من ذلك فإن تربية النوالعبيد تكون في البيت أم العمال فتكون تربيتهم المهنية في مكان العمل بمع انها نوع من التلمذة المنافق عن التكون قريب المهني بتعبيرنا الحديث.

هذا عن التربية في الدولة المثالية من وجهة نظر أرسطو، وفي المجتمع العقلية Actual Societies يرى أرسطو أن التربية يجب أن تكون متوافقة دستور الدولة المعينة.

- ٢) يجب أن يدرب المواطنون على أن يكونوا محكومين وحكاماً، أى على الطا والحكم، أم غير المواطنين فيدربون على الطاعة فقط. أى على ان يكون محكومين لا غير.
- ٣) يجب ان تعد التربية المواطنين للعمل وللاستمتاع بوقت الفراغ والعمل يقصد به هنا كما يراه أرسطو كل أشكال الفعل الإنساني، سواء كان فعلا سياسياً أم حزبياً أم أخلاقياً، أما الإستمتاع بوقت الفراغ (الوقت الحر) فيقصد به ارسطو وقت الفراغ الذي يقضيه الإنسان في ممارسة النشاطات العقلية وخاصة التفكير أو التامل ومن هنا فإن المواطنين يجب أن يزودا بالمعرفة والقدرات والمهارات التي تمكنهم من ممارسة النشاطات السياسية والحزبية والأخلاقية ومن قضاء وقت الفراغ في ممارسة التأمل والتفكير.



- ٤) يجب أن تعطى التربية الأفضلية للغاية وتضعها فى أعلى من مكانة الوسيلة، ومن هنا فإن التربية يجب ان تتعهد الجسد بالرعاية لمصلحة النفس، والجانب غير العقلى من النفس لمصلحة الجانب العقلى، كذلك تتعهد العقل لصا العقل النظرى، فالأعلى دائماً مفضل على الأدنى وهكذا.
  - ه) ولكن مع الأخذ عامل الوقت في الإعتبار فإن تعهد الأدنى بالرعاية يأتى قـ
     تعهد الأعلى فتعهد الجسم يسبق تعهد النفس الخ.

# مراحل التربية:

يرى أرسطو أن تربية أطفال المواطنين الأحرار تمر بمراحل عدة وهى:

- ١) مرحلة الرضاع Infancy أو الطور الأول من الطفولة، ويكون التركيز فيها عالم الإهتمام بالجسم وتعالم عاية، وتغذيته بطريقة صحيحة حالم صحيحاً.
- المرحلة الثانية: وتستمر حتى الخامسة من العمر، وينبغى ألا يعلم الطفل هذه المرحلة القراءة والكتابة ولان البدء بتعلم مهارات كل من القراءة والكتافى هذه المرحلة السن يعوق نمو الطفل فى المستقبل فيما يتعلق بالسيطرة على هالهارات، ولهذا ينبغى أن يكون التركيز فى هذه المرحلة على الجسم وممار الحركات الجسمية الصحيحة بمعنى الإهتمام بالتربية البدنية عن طريا ممارسة الألعاب وغيرها من النشاطات البدنية.
- ٣) المرحلة الثالثة: وتستمر من ه إلى ٧ سنوات وفيها يلاحظ الطفل غيره من الأطفال الأكبر سنا (فوق ٧سنوات) وهم يتعلمون القراءة والكتابة، الطفل يتعلم هنا ليس بالاستماع ولا بالعمل وإنما بملاحظة وبمشاهدة من هم أكبر منه سناً من الأطفال. ويجب ان يبقى الطفل فى البيت، ولا يذهب إلى المدرسة حتى سن السابعة بمعنى أن تربيته تكون متروكة للأسرة.
  - ٤) المرحلة الرابعة: من (٧ سنوات إلى سن البلوغ)



## ه) المرحلة الخامسة من (سن البلوغ إلى سن ٢١سنة)

وفى السنوات الأولى من المرحلة الرابعة يجب الإهتمام بالتربية البدنية ثم التربية البدنية ثم التربية التنفية التربية الخلقية التنفية التنفية التنفية التنمية القدرة على ضبط النفس، أما فيما بعد ذلك فيجب البدء بتع القراءة والكتابة والحساب ..الخ.

أما تعلم الرياضيات والمنطق والفلسفة والتاريخ الطبيعي والتعمق في هـ الدراسات فقد أرجأه أرسطو إلى ما بعد الحادية والعشرين.

## ۲) المنهج:

يرى الواقعيون الكلاسيكيون أن المناهج التي تعطى للطالب ينبغي أن تك ين العادات الجسمية والخلقية يوج بتة ومنطقية ورأى أرسط رح الدنيا أو المرحلة الثانوية فيهتم بتدريب النواحي الإنفعالية والوجدانية عن طر الرياضة والموسيقي والرسم أما بالنسبة لما يمكن أن يسمى بالمستوى العالي فقد دا أرسطوعن التربية المدنية وتنمية الفكرمن خلال الرياضة والمنطق والعلوم له فالمنهج يجب ان يتضمن ما يسمى الفنون الحرة وأن يكون محور التربية المركزي المادة الدراسية التي تسمح للمتعلم بفهم العالم الفيزيائي والثقافي المحيط به ح يصبح فردا متوافقا مع بيئته لذ فالمدرسة تعطى الأولوية لصقل العقل من خ المعارف والعلوم طالمًا أن الأنسان كائن عقلي. والتأكيد على التدريب العقلي خلال المواد الدراسية يصبح هدفا للمدرسة الكلاسيكية التي وضعت محور اهتمامها المواد الدراسية والمناهج التي تعطى لتنمية قدرة المتعلم العقلية أكثر من الإهتمام بالتعلم ذاته أو شخصيته أو إحتياجاته وميوله ومسئولية التلميذ أن يجيد من تلك المعارف أو المواد الدراسية التي أثبتت أهميتها في تدريب العقل عبر العصور. لذا فالكلاسيكيون يميلون أيضا إلى التأكيد على عدد معين من المعارف أو الموضوعات الأساسية التي تمكن الطفل من معرفة الصفات الدائمة للعالم من الناحية المادية وكذا العقلية ويرون أن أنسب المصادر لهذه المعارف هو ماعرف بإسم الكتب العظيمة



"أن التربية الأساسية للحيوان العاقل هو تنظيم قدراته العقلية وتنمية ذكائه وهذا يتحقق من خلال الفنون الحره، ولا يؤكد الكلاسيكيون أهمية تدريب التلاميذ لمهن معينة أو أعمال معينة بل تربية الإنسان الحر المفكر..

## ٣) طرق التدريس:

يوصى أرسطو بإتباع طريقتين فى تعليم الأطفال هاتان الطريقتان ه الممارسة أو تكوين العادات Practice Habituation والتعليم اللفظ Instruction أو الصياغة اللفظية Verbal Formulation ، فالطريقة الأو وأعنى بها التعليم من خلال تكوين العادات، يمكن أن نسميها أيضا بالتعليم عطريق العمل Learnimg by doing وهذا يعنى أن بعض الأعمال يمكن تعلمها للل تكرار فعلها أما الثا صد بها أن الإنسان قد يتعلم بع عريق الشرح أو التوضيح، أو بعبارة أخرى عن طريق المحاضرة اللفظية والإست إليها.

ولكن لنا أن نتساءل أي النشاطات تعلم بهاتين الطريقتين؟

بالنسبة لأرسطو نجد أنه يرى أن الفضائل الأخلاقية تعلم بالطريقة الأو فالقيم الأخلاقية تعلم من خلال ممارستها وتكرار السلوك الخلقى، فعلى سب المثال يتعلم الإنسان الشجاعة من خلال الأفعال الشجاعة،، وهكذا تعلم الأما وغيرها من الفضائل، ومن هنا يمكننا القول بأن التعليم عن طريق تكوين العادات عن طريق الممارسة ضرورى ومفهوم في التربية الأخلاقية وبخاصة مع الأطفال في بداية تعلمهم للأخلاق الفاضلة.

أما التعليم عن طريق المحاضرة فيستخدم فى تعلم العلوم النظرية، ولكن من الممكن أن تعلم هذه العلوم أيضاً عن طريق الممارسة فالإنسان لكى يتعلم الهندسة لا بد من أن يقوم بحل بعض التمارين الهندسية.



ويرى البعض أن طريقة المحاضرة تؤدى إلى سلبية المتعلم، لأنه يكون مجرد متلق لما يلقى على مسامعه، ولكن أرسطو يرفض هذه الفكرة ويري أنها غير صحيحة، لأن الإنسان عندما ينصت إلى محاضرة ما فإن عقله يكون نشطا، في يوافق على بعض الأفكار أو يرفض بعضها، ومن هنا فإن عقل الإنسان يكون نشوم تفاعلاً مع ما يسمعه الإنسان، فهو يقوم بالتفكير الذي يعتبر عند أرسطو ضمن النشاط.

## المعلم (٤

يحتل المعلم مكانة هامة عند الكلاسيكيون، فهو المسئول الأول عن عمل التربية وتعليم الأفراد ومسئوليته أن يحدد المعرفة التي على الطفل أن يتعلمها و استطاع أن يُعلم وفق ط بع إهتمامات الطفل وحب استطلاء ف هذا يكون أفضل ولكن رغبات التلميذ ليست هي بذات أهمية كبرى، فالذك يتطلب تدريبا والتدريب يعرض بواسطة الدراية بالأشياء الدائمة في العالم وغ القابلة للتغيير وأيضا بواسطة شعورنا بحدود المقدرة البشرية والمعرفة هي التجعل منا واقعيين بالمعنى الشائع وأيضا بالمعنى الفلسفي اللفظ.

فواجب المعلم أن ينقل إلى التلاميذ معرفة مكيفة واقعية سليمة عن طر العالم الواقعى وكذا يجب عليه ألا يدع التلميذ يكتشف لنفسه كل ما يريد يعرفه إذ أن ما يريد يعرفه التلميذ هو في الغالب أقل أهمية مما ينبغي أن يعرف.

## ثانيا: الواقعية العلمية: Scientific Realism

أو الطبيعية: Naturalism

تعتبر هذه الفلسفة موضوعات أو ظواهر هذا العالم الذى نعيش فيه حقيقة في ذاتها ولذاتها، ومن هنا فن هذه الفلسفة مخالفة ومتناقضة في منطلقها الأساسي للفلسفة المثالية التي تحدثنا عنها من قبل. فالفيلسوف الطبيعي ينكر وجود أي شيء خارج نطاق عالمنا، عالم الأشياء، فكل شيء ياتي من الطبيعة Nature



حقيقى وهو خاضع فى حركته للقوانين الطبيعية، وهذا يعنى أن القوانين الطبيعية وهذا يعنى أن القوانين الطبيعية تنظم حركته، فالعالم المادى يشمل فقط الأشياء التى يمكن أن تبحث أو تفحص علمياً، ومن هنا فإن الأشياء أو الظواهر التى يدرسها العلم إنما هى الأش أو الظواهر المادية أو الفيزيائية.

ويؤمن اتباع هذه الفلسقة بأن المادة هي المكون الأساسي لهذا المكون، فالمكون من وج نظرهم ليس محكوما بالعقل والروح أو بالأفكار التي تأتي من العقل أو العقل المط وإنما تحكم حركته القوانين الطبيعية التي اكتشف الإنسان بعضها وما زمستمراً في محاولاته لاكتشاف باقيها.

## أولا: نظرية الوجود عند الواقعيين الطبيعيين:

بينا من قبل أن الف واقعية تؤمن بالطبيعة المادية للعا الاهى العنصر الأساسى الذى يتشكل منه عالمنا، ومن هنا فإنهم يصفون العالم الايحيط بما بأنه يتشكل من مادة فى حالة حركة فالمادة التى يتشكل منها العا الفيزيائي تخضع لأنواع عديدة من التغيرات الفيزيائية والكميائية والبيولوجي فالجزئيات والالكترونات والنيترونات وكذلك العناصر الأخرى التى يتكون من عالمنا الآخر فى حالة حركة.

وحركة المادة هذه هي موضع اهتمام العلماء، ومن هنا فإنهم نهم يحاولو من خلال المواقف التجريبية،ملاحظة التغيرات في شكل المادة، لكي يصلوا من ذلا إلى وضع فروض علمية تتعلق بالظواهر الملاحظة، وعندما يصلون إلى وضع فرض عن مدى واسع في الظواهر الملاحظة فإنهم يسمونها قانونا، وعندما يتدعم هذا القانون من خلال المواقف التجريبية المتكررة في مدى زمني معين فإنهم يسمون قانون الطبيعة Law of Nature مثل قانون الجاذبية لنيوتن.

من كل ذلك نصل إلى القول بأن الواقعيين يرون أن العالم المادى الذى الناء من كل ذلك نصل إلى العناصر المكونة له تتحرك وتسلك طبقاً



لقوانين ثابتة ونحن لا نعرف كل هذه القوانين ولكن مع هذا نكتشف العديد منها سنة بعد أخرى، بالإضافة إلى ذلك فإنهم يرون أن هذا العالم الطبيعي قد تطور بشكل طبيعي من تلقاء نفسه، وهم في هذه النقطة لا يتفقون مع وجهة النظر الـ تؤمن بأن العالم قد وجد بفعل وقوة معجزةSupernatural تقع خارج نطاق عالا عالم الأشياء، وهذا يعنى أنهم لا يؤمنون بوجود حقيقة لا سيطرة للإنسان عليه وإنما له القدرة على اكتشافها، وعلاقات السبب والنتيجة ause and effect relations التي ندركها بين ظواهر هذا العالم الطبيعي محكومة بالقاذ الطبيعي، ومن هنا فإن كل شيء يحدث في هذا العلم لا بد من وجود سبب و حدوثه، وعندما لا نعرف السبب الحقيقي وراء حدوث هذا الشيء فإن راجع إلى أ لم نحيط علما بكل جوانب هذا الكون، وعندما يتم لنا ذلك العلم فسنكون قادر حدوث الظواهر، وعند ذلك لن ننا لى إعطاء إجابات عن ك ق خارقة تقع خارج نطاق عالمنا وبالنسبة للإنسان فهم ينظرون إليه على أنه كا بيولوجي له ميول اجتماعية، وهذا يعني أن الإنسان لا يختلف عن باقي الموجود الأخرى من حيث إن له دوافع يسعى إلى اشباعها، محافظة على نوعه وعلى بقا واستمراره في هذا الكون، والميزة التي تميزه عن غيره من الموجودات تكمن في أ كائن اجتماعي يسعى للعمل مع غيره ولإقامة علاقات اجتماعية مع الغير، و يرفضون فكرة وجود الروح أو النفس في الإنسان بإعتبار أنها لا يمكن التأكد مذ بطريق علمية تجريبية، ومع هذا فإنهم يوافقون على وجود العقل بإعتباره مراد للتفكير أو على اعتبار أنه وظيفة من الوظائف التي يقوم بها مخ الإنسان.

## ثانيا: نظرية المعرفة

يرى اتباع الواقعية الطبيعية أو العلمية أن المعرفة يحصل عليها الإنسان من خلال ملاحظاته لظواهر عالمه المحسوس، ومن هذه الملاحظات يحصل الإنسان على بيانات عن هذه الظواهر، والملاحظة تعتمد بشكل رئيسى على الحواس ومن هنا فهم يرون ان الخبرات التى تاتى من الحواس هى المعرفة الصادقة والموثوق منها، فالصدق



يمكن إذن في الحقائق الملاحظة Obsereptions facts فديفيد هيوم Hume على سبيل المثال يرى أن أفكارنا، أى معرفتنا المتعلقة بهذا العالم المادى تنبع من إدراكاتنا الحسية Sense perceptions أو نستنتج منها، وهذا يعنى أذ عندما نواجه ظواهر هذا العالم فإننا لسنا بحاجة إلى أن نفترض افتراض ميتافيزيقية لتفسيرها، وإنما نعتمد في فهمها على إدراكنا الحسى لها، فنظر المعرفة عند الواقعيين الطبيعيين تهتم بشكل أساسى بإكتشاف القوانين التي تصحدوث الظواهر عن طريق جمع الإدراكات الحسية المتعلقة بهذه الظواهر وتنظ هذه الإدراكات والوصول منها إلى فروض يمكن اختبارها.

ومما تقدم يمكننا القول بأن الواقعيين الطبيعيين يرون أن المعرفة تقوم على الحظة والخبرة المحس الطبيعة تحتوى على الحقائق ة، و الصدق يمكن الحصول عليه عن طريق البحث العلمى لظواهر الطبيعة والحواس دور أساسى في عملية الوصول إلى المعرفة، وهم يرون أيضا أن الإنسان عندما يد الشيء فإنه في الواقع يدرك صفات وخصائص الشيء الملاحظ، وكما يقول جلوك: صفات الشيء إما أن تكون أولية ويقصد بها الصفات التي لا تنفصل علاشياء ولا تفارقها مثل الصلابة والكثافة، وإما أن تكون ثانوية ويقصد بها الصفات التي المسلم التي يمكن أن تفارق الأشياء التي توجد بها.

وجون لوك يرى أن الصفات الأولية للأشياء توجد مستقلة عن الحا المدركة لها، بمعنى أنها لا تتوقف فى وجودها على الحاسة المدركة لها، بمعنى أذ لا تتوقف فى وجودها على الحاسة المدركة لها، أما الصفات الثانوية فوجودها متوقف على الحاسة المدركة لها فاللون لا يوجد إلا يوجد العين المدركة له وهكذا، والحواس توصل إلينا" انطباعات حسية" لا تأتى إلا عن طريق الخبرة الحسية، والمتفكير هو إعمال العقل فى الإنطباعات الحسية التى تأتى من خلال إحساس الإنسان بموضوعات العالم الخارجي.



# معيار الصدق حنك الواقعيين الطبيعيين:ـ

إن الوسيلة الأساسية للتأكد من صدق الأفكار من وجهة نظر الواقعيين الطبيعيين هي العودة إلى الواقع الطبيعي لاختبار مدى صدق هذه الأفكار التي نب منه، فالواقع الملاحظ هو المعيار أو محك صدق ما نصل إليه من أفكار فإذا تطابق هذه الأفكار مع الواقع كانت صادقة، ومن هنا نظرية المعرفة عندهم لا تهتم بمسأ جعل العقل المحدود وهو عقل الإنسان، على صلة بالعقل اللا محدود وإنما ته بمسألة ما إذا كانت فروضنا عن ظواهر هـذا العـالم تتوافـق أو تختلـف مـع هـ الظواهر كما هي عليه في الواقع أو لا؟ هذا يعني أنه إذا كانت فكرة ما في عقو عن شيء ما فإن هذه الفكرة تعتبر صادقة إذا اتفقت مع الشيء موضع الإدراك، إ أفكارنا عنها، وذك عندما تتضق هـ ياء هذا العالم هي معي ار ذلك فإن المعرفة من وجهة نظر غات الشيء المدرك وبالإ مال بمعنى أنه من المحتمل أن تكون صادقة طالما أنه لم تكتشف بيانات تخلفها، وهم به يختلفون عن المثاليين الذين يرون أن المعرفة الحقة هي المعرفة اليقينية الثابتة الـ لا تتغير.

# ثالثا: نظرية القيم:

يرى الواقعيون الطبيعيون أن القيم ضرورية للإنسان، وهي طبيعية، وإنساذ فالإنسان من وجهة نظرهم كائن اجتماعي يعيش في بيئة اجتماعية ويقيم علاق مع غيره من الأفراد هذه العلاقات لا بد لها من قوانين ومعايير أخلاقية تنظم والانسان هو الذي يصنع هذه القواعد الأخلاقية ومن هنا فانهم يرون أن هذه القيم الانسانية، بمعنى أنها تأتى من الإنسان ومن عالمه، فهي تأتى من البيئة الإجتماعية والبيئة المادية للإنسان، ومن خلال تعامل الإنسان مع بيئته المادية يتوصل إلى بعض القيم، فقد توصل من خلال استقرائه لعالمه أن المرض شريجب مقاومته، وأن الصحة خير يجب العمل من أجلها، ومن هنا فإنه يتوصل إلى قيمة الصحة، وأنها تستحق السعى من أجل المحافظة عليها، كذلك توصل من خلال تعامله مع بيئته



الإجتماعية إلى بعض القواعد الأخلاقية النافعة له ولبيئته مثل "الكذب رذيلة والصدق فضيلة"، لأنه عرف أن انتشار الكذب يؤدى إلى عدم الثقة بين الناس، وفقدان الثقة بين الناس يؤدى إلى فساد الحياة واستحالة استمرارها، لذلك فلكى تست الحياة وتسير أمور الناس في يسر فلا بد من إنتشار الصدق بينهم في تعامل وهكذا.

ومعيار صدق القيمة عندهم يكمن في مدى تحقيقها لأكبر قدر من الذ لأكبر لعدد من الناس، وكذلك يرون أن الطبيعة الإنسانية ثابتة لا تتغ والقوانين التي تنظم حركة عالمنا الفيزيائي، من حولنا ثابتة أيضاً، وهذا يعني ما هو نافع للإنسان في زمان معين نافع له في كل الأزمنة وهكذا.

وفكرة ثبات القواد هية والأخلاقية والطبيعية الإنسانية ثب المؤسسات الاجتماعية التي يقيمها الإنسان، لأن هذه المؤسسات في الحقيقة متغ ولكن الإنسان باعتباره إنساناً لا يتغير، والكون الذي يحيط به والقوانين التي تنظ ثابتة، ومن هنا فقد جاء القول بثبات القيم الأخلاقية، لأن مصدرها الإنسان والبي التي يعيش فيها.

بإيجاز يمكننا القول بأن أتباع الواقعية العلمية الطبيعية يرون أن القيم تأتى من مصدر غير الإنسان وحياته الواقعية، وقد توصل إليها الإنسان عن طر استقصائه للقوانين الطبيعية و الإجتماعية المحيطة به عبر الأزمنة، فالاسق العلمى لحركة هذا العالم والقوانين المنظمة له والبيئة الإجتماعية أدت بالإنسان إلى اكتشاف بعض من القوانين الأخلاقية التى حققت له ولبيئته الإجتماعية النفع.



# التَّطبيِمَّاتُ الرَّبِولِةُ للواقْمِيةُ الطبيميةُ:

# فى معالجتنا للتطبيقات التربوية لهذا الإتجاه سنركز جهدنا على العناصر الآتية:

أهداف التربية - المحتوى العلمى - طرق التدريس - دور كل من المع والتلميذ في العملية التعليمية، وأخيراً نقدم مقارنة لفكر هذا الإتجاه في مجالتربوي مع الفكر التربوي للفلسفة المثالية.

#### ١) أهداف التربية من وجهة نظر الواقعية الطبيعية:

من الأهداف التربوية التي تهتم بها هذه الفلسفة ما يأتي:

## (أ) تكوين شخصية سليمة للتلميذ:

يرى انصارهذا ا علمى الطبيعى أن التربية عليها ا أر صفات أساسية فى شخصية التلميذ، هذه الصفات هى الحيوية والشجا والحساسية والذكاء.

فالحيوية يقصد بها ان يكون الإنسان معافى من الأمراض سواء أكاذ نفسية أم عضوية، وهذا يعنى تمتع الشخص بصحة جيدة، ولكى يمكن تحقيق ذل فإن على التربية أن تزود التلميذ بالقواعد الصحية السليمة، مثل قواعد التغذ والنظافة وما إلى ذلك مما يؤثر على صحته.

والشجاعة يقصد بها ثقة الفرد فى نفسه وفى قدرته، على مواجهة المشك ومن هنا فإن التربية ينبغى أن تمكن الفرد من مواجهة المشكلات التى تجابهه وذلك بالقدرة على التوصل إلى حلول لها، وأيضاً بتنمية قدراته وتعهدها بالرعاية.

أما الحساسية فيقصد بها ان يكون الإنسان على قدر وافر من الوعى بالمشكلات التى تجابه مجتمعه وبالتغيرات التى تطرأ عليه وعلى العالم الخارجي من حوله.



والذكاء يقصد به أن يكون الإنسان قد حصل على قدر كاف من الأفكار أو المعلومات التى تواجهه، وهذه المعلومات أو الأفكار ترتبط بالظواهر الإجتماعية والطبيعية المحيطة به، فالفرد يجب أن يكون ملماً بقدر من المعلومات عن كثير مجالات الخبرة الإنسانية.

# (ب) نقل المعرفة العلمية إلح التلميذ:

يؤمن هذا الإتجاه بأن الوظيقة الأساسية للتربية هي نقل المعرفة العلم للتلميذ وذلك من اجل مساعدته على مواجهة المشكلات، ومن هنا فإن التربية يج أن تقوم بتزويد التلاميذ بقدر واف من المكتشفات العملية التي توصلت الي الانسانية عبر العصور وهذه المكتشفات تكون عنصراً هاماً من التراث البشري،لذل بعلى المدرسة ألا تقدم ها هذا التراث ولكن تقدم ماله صل بعلى المدرسة ألا تقدم منه ما يساعد التلميذ على مواجهة مشكلات حاضره فالغرض من نقل التر إلى التلاميذ يحقق لها غرضا نفعياً، ونتيجة لاهتمام الطبيعيين بالتراث البش فانهم يركزون على المواد الدراسية وعلى استيعابها من جانب التلميذ باعتبارها التي تنقل هذا التراث البه.

# (ج) تمكين التلميذ مع التكيف مع بيئته:

لكى يستطيع الفرد التكيف مع بيئته فإنه ينبغى أن يلم بالمهارات والمعار الضرورية التى تمكنه من هذا التكيف بحيث يكون عضواً فعالاً فى مجتمعه، ولا يتوافق الفرد مع مجتمعه عليه أن يلم بمهارات القراءة والكتابة والحساب، وبأسس النظام القائم فى مجتمعه بحيث يعرف النظام السياسى والإجتماعى والإقتصادى لهذا المجتمع.

هكذا يتضح ان التربية عند الواقعية العلمية هي عملية التوافق مكيذا يتضح ان التربية عند الواقعية العلمية المتوافق Adjustement بين الفرد والبيئة المتغيرة بما يحقق توازن الفرد عقليا وجسميا مع بيئته المادية والإجتماعية، ويؤكد العلميون أن العلم الطبيعي هو الذي يمكن



الإنسان من السيطرة على البيئة والتوافق معها فمن خلال العلم والعرفة العلمية يمكن للإنسان تحقيق التكيف مع البيئة وهذا يتطلب من الإنسان المعرفة والفهم للعالم بطريقة علمية ويدعو الواقعيون إلى تطبيق المناهج على دراسة جميع جواذ الحياة البشرية كما انهم يرون أن ذلك يتطلب إعداد الإنسان بكفاءة لمهنة معي فالحصول على المعرفة العلمية يجب ان يكون لأجل الحياة وكذا لأجل التق المعرفي وللإستخدام العلمي والتكنولوجي لنذا يجب الإهتمام بدراسة العل والطريقة العلمية لأجل معرفة العالم والتحكم في البيئة والسيطرة عليها حة يمكن للانسان البناء والحفاظ على حياته، فالمحافظة على النوع والبقاء ينبغي يكون هدف الإنسان كما أوضح ذلك "سبنسر" ولا يتم ذلك إلا من خلال الع واستخدامه في السيطرة على الطبيعة لـذا ينبغي أن يتجـه التعلـيم إلى تنم خلال دراسة العلوم والقوانين العل نبغ براء والتكنيكيين والعد على المدرسة أن لا تقدم فقط الحقائق العلمية بل تعلم وتشجع على إكتشا الحقائق العلمية وإستخدامها في حياة الطلاب اليومية ويتم ذلك من خ الملاحظة الموضوعية والتجريب، لذا يقترح العلميون أمثال mes Conant التعليم المهني المؤدي إلى التخصص كنوع التعليم الذي يلائم الطلاب ويـذ العلميون إلى ضرورة التخصص لأنه سبيل لتقدم وإزدهار المعرفة العلمية.

## ۲) المنهج: -

يرى أصحاب الإتجاه الواقعى ان المنهج يجب أن يضم معلومات ومعار عديدة عن العالم الفيزيائى الذى يعيش فيه الطفل، ومن هنا فإن المنهج المدرسى ينبغى ان يقدم هذا العالم للطفل بصورة منظمة ومنسقة حتى يصبح الطفل على ألفة ببيئته الطبيعية فالمدرسة ينبغى ان تعيد خلق هذا العالم المادى في خبرة الطفل. وهذا يعنى ان المنهج المدرسي يجب أن يعكس ما هو موجود خارج المدرسة.

بعبارة أخرى يمكننا القول بأن المنهج المدرسي يجب ان يحوى قدراً وافيا من المعلومات والحقائق عن العالم المحيط بالأطفال فالعالم الحقيقي ، عالم الحوادث



والظواهر التى يمكن ملاحظتها، ومن هنا فإن المنهج المدرسى يجب أن يركز بشكل خاص على دراسة العلوم الطبيعية، لأنها هى التى تعطى الطفل حقائق كافية عن عالمه المادى الذى من خلاله يتعلم الكثير حتى معاييره الخلقية.

ومن الضرورى مساعدة المتعلم على اكتساب معارف مفيدة تفيده فى ف العالم الواقعى ومشكلاته، ويجب ان تحتل العلوم الطبيعية مكانتها الهامة فى المنا المدرسية، وكل مايدرس ينبغى أن توضح أهميته فى الواقع العملى لحياة التلامي والتربية يجب ان تهدف إلى إثراء المعرفة وتنميتها من اجل تقدم حياة البشر، ولذل ينبغى الاهتمام بطرق الإكتشاف والتجريب فى الأنشطة التربوية المدرسية.

كما تؤكد الواقعية الطبيعية على أهمية المواد المهنية لأجل تنمية المهار لمية وعملية لدى المتعل شار لوك إلى أهمية تنمية المهارات لأذ تساعد المتعلم على القيام بأعمال نافعة ممتعة ولقد كانت آراءه في الإعداد المتكا للمتعلم تتطلب أن يتشكل المنهج الدراسي على مبدأين أساسيين هما: الأو الحاجات الخاصة بتربية الجنتلمان إذ ان التربية يجب أن تصاغ بحيث تتناسب مكانة الفرد وحاجاته والثاني، المبدأ الخاص بمدى منفعة المواد الدراسية للمتعل لذلك نرى لوك يقلل من شأن المواد التي لا تؤدى بصفة مباشرة إلى إعداد صاح للحياة والسيطرة عليها.

فالتأكيد على دراسة العلوم والدراسية العلمية للأشياء الموجودة في العامن خلال إستخدام وتنمية الحواس قد أكده الكثير من الفلاسفة العلميين وظهرت هذه الفكرة لدى العديد من التربويين أمثال: كومينوس الذي رأى أن يكون هدف التعليم هو تدريس جميع الأشياء لجميع أفراد البشر، "وفرانسيس بيكون" الذي ذهب إلى أن المهمة العظمى للتربية هي تعلم قوانين الطبيعة "وبستالوتزي" الذي أكد أهمية التعلم عن طريق ملاحظة الأشياء التي تقدم إلى حواس الطفل وكذا التعبير عن الأنشطة بعمل نماذج ورحلات ميدانية، وكان لب طريقته هو السير من المحسوس إلى المجرد أو من الخاص إلى العام واحتج بشدة على تدريس الأفكار المجردة



للطفل وكذا فروبل الذى اعتقد بأنه من واجب المدرسة أن تظهر ما يمكن إظهاره من التعبير عن النشاط التعاونى الإجتماعى حتى يتسنى للأطفال أن يقيموا أشكالا أفضل من الحياة الإجتماعية أى انه أكد أهمية تشحيع الطفل على أن يكتش الحقائق المحيطة به بنفسه واعتقد أيضا مثل بستالوتزى بوجوب تعلم الطفل طريق العمل.

لذا يمكن القول أن المنهج من وجهة نظر العلميين لا يتضمن المواد العلم فحسب بل أيضا المواد العملية

# ٣) طريقة التدريس:

يؤكد الواقعيون الطبيعيون إتباع الطريقة القائمة على نشاط التلم شـتراكه في اجراءات بحتى يصل إلى الحقائق بنفس ري ملاحظاته، فعليه أن يشارك في المواقف التي تستدعى إجراء التجارب حتى يبنفسه ومن خلالها إلى تفهم القوانين التي تنظم حركة الظواهر الطبيعية.

وهذا يتطلب من المعلم أن يستخدم في معالجة دورسه وسائل الإيضاح المعيد لأن التلميذ لا يخرج إلى العالم الخارجي لكى يدرسه بصورة مباشرة وإنما يدرسه مواقف معدة تتوفر فيها الشروط التجريبية التى توجد في الطبيعة الخارجية، وهنا فإن المعلم عليه ان يحضر العالم الخارجي، إذا جاز هذا التعبير إلى داخل الف باستخدام وسائل الإيضاح، ففي دراسة الكيمياء أو الطبيعة تستخدم الخرائط مفي الجغرافيا لتقريب الحقائق العلمية إلى ذهن التلميذ، فاستخدام الصور والشرائح التوضيحية والشرائط، والسينما والتليفزيون تعتبر وسائل لتقريب العالم الحقيقي إلى عقل الطفل وفي الوقت نفسه تعفى المدرسة من أخذ الأطفال إلى البيئة الخارجية لمشاهدتها وإبقائهم بين جدران المدرسة بالمكتبة أو الفصول الدراسية للقراءة أو الإستماع، أي لكي يتعلموا من خلال الكلمات ما يراد تعلمه عن العالم الخارجي.



## ٤) المعلم والتلميذ: -

انطلاقا من تحديد الواقعيين لوظيفة التربية في إكساب الفرد المعرفة والحقائق العلمية تجدهم يرون أن العملية التعليمية تقوم على أساس الجهد اليبذله التلميذ، بمعنى أن العملية التعليمية تتطلب بذل الجهد والكد في تحص المعلومات من جانب التلميذ، ومن هنا فإنهم يرون أن التلميذ يجب أن يعتاد عالجدية في تحصيل العلوم وألا يكون متراخيا في طلبها، فيجب أن يتعلم التلم الطريقة التي يستطيع بواسطتها تحصيل الحقائق والمعارف، فيتعلم المهارات الاتمكنه من الإستفادة من مصادر المعلومات كالمكتبة، وهذا — أي الإهتمام بالجالذي يبذله التلميذ في تحصيل المواد الدراسية سواء أكانت تتفق مع رغباته أم فق يخالف ما تراه بع فات التربوية التي تصر على العمل يم في يغبله ما تراه بع بحيث لا يفرض عليه دراسة مادة ف

والمعلم له دور رئيسى فى العملية التعليمية، لأنه هو الذى يستطيع تحد وتصميم المواقف التعليمية التى يمر بها التلميذ والتى من خلالها يحصل علا العرفة العلمية والقوانين التى تسير وفقاً لها الظواهر الطبيعية.

ويرى الواقعيون أن العملية التربوية ذات طرفين هما التلميذ والمدر فالمدرس طرف مهم لأنه مصدر المعرفة والحقائق، ثم لأنه هو الذى يستطيع ان يحالقدر الذى يناسب التلميذ في مرحلته من النمو ثم هو الذى يستطيع بفنه يصطنع الأساليب والطرق التي تمكن التلاميذ من استيعاب الحقائق من أيسر السبل وأوثقها.

ومهما كانت عقيدة المدرس الشخصية ومهما كان انتماؤه الأيديولوجى أو الحزبى فإن هذا الميل لا يجب أن يظهر في عرض القضية أمام التلاميذ.

فهدف المدرس الواقعى الوحيد أن يضع أمام التلاميذ المعرفة الواضحة والمميزة والمنهجية للعلوم بطريقة غير شخصية أى موضوعية ويحاول المدرس الواقعى



أن يقدم المعرفة للمادة الدراسية أمام التلاميذ بطريقة تجعل من نفسه متحدا معها ويصبح هو نفسه صوت الكيمياء والرياضيات ويتكلم في الفصل المدرسي لتسمعه آذان مشتاقة لسماعه، وهو يقف الى جوار الحق ويبجل الحقيقة تبجيلاً قويا، ومن فبينما هو يقدم صوت المادة فإنه يحتفظ بشخصيته بمنأى عنها أي أنه لا يعبر عيحبه شخصيا ومالا يحبه لنقاط معينه.

# ثالثا: أوجه الإختلاف بين الواقعية والمثالية: -

تختلف وجهة نظر المثالية مع وجهة النظر الواقعية حول العديد م القضايا، ومن اهم مواطن الخلاف ما ياتى:

النظر المثاليون إلى الإنسان بإعتبار كائنا روحياً، أى ينتمى إلى الر المطلقة، أو الكلية ى منها ومن هنا فهم يرون ان التر تساعد الإنسان على السمو، ومن هنا فإن التربية المثالية توصف بأنها ترب تتمركز حول المثال.

أما الواقعية فتنظر إلى الإنسان باعتباره كائنا بيولوجيا له مطالب أساس يسعى إلى اشباعها كي يحافظ على نوعه وهو أيضاً كائن اجتماعي يسعي الإتصال والالتقاء بمن حوله من البشر وعلى التربية أن تزوده بالوسائل والمعار التى تمكنه من ذلك ، ومن هنا فإن التربية الواقعية توصف بأنها تربية تتمر حول المعرفة أو حول المادة الدراسية

۲) المحتوى عند المثاليين ذو صيغة فلسفية وعند الواقعيين الطبيعيين ذو صبغة علمية تجريبية والمثاليون يهتمون بالتراث باعتبار أنه يضم الحقائق الأزلية والإنجازات البشرية الرائعة، فالتراث مستودع الأفكار والمعانى الخالدة، ومن هنا يجب الاهتمام به في حد ذاته بصرف النظر عن نفعه أم لا .

أما الواقعيون فهم لا يهتمون به إلا بالقدر الذي يعيننا على فهم الحاضر أو لتحقيقه نفعاً للإنسان.



- ٣) يهتم المثاليون بالحوار والمناقشة باعتبار هما طريقتين للتدريس، فالحوار أساسى لأنه من خلال الأخذ به يستدعى المعلم الحقائق الموجودة في عقل التلميذ كما في الطريقة السقراطية، أما الواقعيون الطبيعيون فإذ يهتمون باكتشاف الحقائق العلمية عن طريق التجريب والتعامل م البيئة، فهم يهتمون بالتجريب وبوسائل الإيضاح.
  - ٤) وأخيراً ينظر المثاليون إلى المعلم باعتباره فيلسوفاً، أى تغلب عليه النز الفلسفية أما الواقعيون فيرونه باعتباره عالماً يقدم عن العالم الحقا المتعلقة به إلى التلميذ.

# الفصل الراجماتية الفلسفة البراجماتية

#### مقدمة

أولاً: أراء الفلاسفة البرجماتية

أ- شارلس بيرس.

ب- وليم جيمس.

ج- جون ديوي.

نياً:- الميتافيزيقا في ال برجماتية

ثالثاً:- نظرية المعرفة.

رابعاً:- نظرية القيم

خامساً:- التطبيقات التربوية للفلسفة البراجماتية

أ- هدف التربية.

ب- المنهج.

ج- المعلم.



## ومُصْرِدِينَ :\_

تأسست الفلسفة البراجماتية علي أيدي الفلاسفة الأمريكيين وليم جيمس المست الفلسفة البراجماتية علي أيدي الفلاسفة الأمريكيين وليم جيمس ١٨٣٩ )Charles Pierce ، وتشارلز بيرس John Dewey ، وجون ديوى John Dewey ، (١٩٥٢ – ١٩٥٢).

والفلسفة البراجمانتة تصور العصر العلمي الدي نعيشه في حيات المعاصرة. وقد ظهرت هذه الفلسفة في الولايات المتحدة في أواخر القرن التاسع عوكان أول من أطلق عليها اسم" البراجماتية" الفيلسوف والعالم الأمريكي " تشار ساندرز بيرس" Ch.S.P Pierce ( ١٨٣٩ ) . وقد طورها بعد ذلا الفيلسوف وعالم النفس الأمريكي الشهير" وليم جيمس" W.James ( ١٨٤٢ ) الفيلسوف وعالم النفس الأمريكي الشهير" وليم جيمس الفلسفي داما ما وقد نالت كتابا الما كبيرا في الأوساط الفلسفي داملحوظا في الفلسفة المعاصرة. ثم جاء الفيلسوف الأمريكي الكبير" جون ديوي" ملحوظا في الفلسفة المعاصرة. ثم جاء الفيلسوف الأمريكي الكبير" جون ديوي" البراجماتي، وأن يضع منطقا للتف

ويري كثير من الباحثين أن البراجماتية جاءت انعكاسا للحياة الأمريك بما تنطوي عليه من شهوة في الامتلاك، وإمعانا في الحياة المادية، وإعلاء لقيمة الف ومصالحه إلي أقصي درجاتها. فهي تعبر عن النظام الرأسمالي الأمريكي بما يرتب به من مصانع كبري وتجارة ضخمة ومشروعات هائلة، وما يترتب علي ذلك ربح ومنفعة مادية يجب تسخير العمل البشري لبلوغ أقصي مداها. وهذا النجاح العملي في دنيا الواقع الأمريكي هو أساس نظرية الحقيقة البراجماتية.

ويؤكد" برتراند رسل" أن البراجماتية تعبر عن البيئة الأمريكية فهي تعبر عن الثورة الصناعية للقرن الماضي، وتتسق مع عصر الصناعة وتأثيراته.

وكلمة براجماتية مصطلح أوجده بيرس، نحتاً جديداً من أصل إغريقي ليدل بجدة اللفظ على جدة المذهب وإلا فقد كان في وسعه أن يختار كلمة أخري



من الفلسفة ولفظ برجماتوس Pragmatos باليونانية معناه الفعل أو العمل. ويشير ديوى إلى أن اللفظ برجماتي قد أخذه شارلس، بيرس عن كانط.

وإذا كان ينظر إلي البراجماتية بوجه عام علي أنها فلسفة أمريكية معاص حديثة المولد، إلا أن جذورها أبعد من ذلك ويمكن إرجاعها إلي الفكر اليوناني حيث ما تنادي به من تغير حيث قد عبر اقليدس فيلسوف التغير عن هذا المبدأ.

فقد كان يؤمن بفكرة التغير المستمر وبأن الحقيقة الثابتة المطلقة لا وجلهان إلا أن الواقع يربط هذه الفلسفة بالتراث التجريبي البريطاني والذي يؤ أننا لا نستطيع أن نعرف إلا خبرتنا الحسية.

ومهما يكن الأمر فلقد عرفت البراجماتيةبمجموعة من الأسماء من st talism عما لتق عليها بيرس، والأداتية Pragmaticis والوظيفة Functionalism والتجريبية experiementism ولقد فضل ديوي أواخر أيامه استخدام هذا اللفظ الأخير علي أساس أنه يتسم بالمادية إلي حد يع عن لفظ الأداتية.

وتشترك هذه الفلسفات في مبدأ عام وهو أن صحة الفكرة تعتمد علي تؤديه هذه الفكرة من نفع، أيا كان نوع هنا النفع، أو علي ما تؤدي إليه من نتا عملية ناجحة في الحياة،

# أولا: - أراء الفلاسفة البراجماتيون: -

#### (أ) شارلس بيرس (١٨٣٩ -١٩١٤):

الله المحدة الكهرباء المحدد الكهرباء الكهرباء الكهرباء المحدد الكهرباء الكهرباء المحدد الكهرباء الكهرباء الكهرباء الكهرباء الكهرباء الكهرباء عن الكهرباء عامضة ولكن هذا الغموض يزول إذا وجهنا الظرنا إلي ما تؤديه لنا الكهرباء، أو إلي ما تحققه من أغراض عملية، وكذلك فيما يتعلق بفكرة الثقل فنحن لا ندرى عن ماهية الثقل نفسه شيئاً وكل ما نعلمه حين



نقول: إن جسما ما ثقيل أنه يسقط علي الأرض في حالة عدم وجود قوة مضادة تمنعه من السقوط. المهم أن معني الثقل يتحدد بالنظر إلي آثاره التي نلمسها في تجربتنا اليومية، والأمر علي هذا النحو فيما يتعلق بمعظم الأفكار، فدق هذا الجرس مع أن المحاضرة قد إنتهت، فسماعنا له وأثره الحسي قد نسي واتجه ذهننا فقط إلي يترتب عليه من آثار عملية. ومن هنا فقد عرف بيرس الفكرة بأنها خطة عمل an يترتب عليه من آثار عملية. ومن هنا فقد عرف بيرس الفكرة بأنها خطة عمل مقوماتها بل يحددها ما تستطيع أن "تفعله" في دنيا الأشياء. كمفتاح الباب مليس المهم فيه أن يكون مصنوعاً من حديد أو خشب بل المهم فيه هو أنه يفتح البالغلق، فإذا لم يفتح به باب لم يكن مفتاحاً مهما اتخذ لنفسه من صور المفاتيح.

#### (ب) وليم جيمس (١٨٤٢ -١٩١٠):

جاء وليم جيمس بعد بيرس ليوسع من معني النتائج المترتبة علي الفوالسلوك، في خطاب له بعنوان المدركات الفلسفية والنتائج العملية الذي أعطبعه في مجلة بعنوان" مجموعة مقالات وتعليقات" يوضح جيمس معني الفك بأنها تشمل النتائج والأثار المباشرة وغير المباشرة علي السواء فيقول كتابه"البر جماتية" إذا أردنا أن نحصل علي فكرة واضحة لموضوع ما فليس علينا أن ننظر إلي الأثار العملية التي يظن أنه قادر علي أن يؤدي إليها والنتائج الننتظرها منه، ورد الفعل الضار الذي قد ينجم عنه، والذي يجب أن تتخذ الحي بإزائه، وإذا كانت الصورة العقلية ورد الفعل الضار الذي قد ينجم عنه، والذي يج منا الموضوع ليست معلى معلى الموضوع ليست أن تتخذ الحياء أن الموضوع ليست المورة جوفاء فإنها ستنحل في نهاية الأمر إلي مجموعة من الآثار العملية التي نتوقعها منه، سواء منها الآثار القريبة المباشرة أو البعيدة.

إلى هنا يتفق جيمس في نظرية المعني مع الفلاسفة البراجماتيين، إلا أنه ينفرد وحده دونهم جميعاً بنظرية أخري يضيفها عن الحق أو الصدق يقول لنا جيمس إن الأفكار تغدو صادقة بقدر ما تعيننا علي الوصول إلى علاقات مشبعة مع الأجزاء الأخرى لخبرتنا.



I deas are true just in so far as they help us get into satisfactory relation with other points of our experience"

لإن الفكرة تكون صادقة بقدر ما نعتقد أنها مفيدة لحياتنا، والمعتقدات الصحيحة هي وحدها التي تنتهي بنا إلى تحقيق أغراضنا الفعلية وذلك لأن ا لا يوجد أبدا منفصلا عن الفعل أو السلوك بل هو نفسه ليس إلا صورة من ص الفعل أو العمل الناجح. فنحن لا نفكر في الخلاء وإنما نفكر لنعيش وعلى ذلك في أفكارنا ومعتقداتنا ليست إلا وسائل لتحقيق أغراضنا في الحياة فالعقل كله خدمة الحياة أوالسلوك العملي. فليس الحق كيانا قائما بذاته بل ليس الح صفة تصف الجملة الصحيحة في ذاتها حتى ولو لم يكن لها إنطباق على الواقع بل الحق هو طريقة عمل هو طريقة أداء من شأنها أن تنجز أمرا وأن تحقق هد لأذ النفع مترادفين فنقول عن فكرة أنه كذا تصبح كلمة الحق حة، A belief is true when it works وأنها حق لأنها نافعة.وفي هذا الص يقول جيمس تشبيهه المشهور وهو أن الجملة المعينة من حيث كونها حقاً أو با هي كالعملية النقديية من حيث كونها صحيحة أو زائضة. فالعملية النقد صحيحة ما دامت مقبولة في التبادل التجاري فإذا ما اعترض عليها معترض ذات يـ بحيث بطل استعمالها في البيع والشراء أصبحت زائفة منذ ذلك التاريخ وكذلا القول المعين يظل صحيحا ما دامت له قيمة فورية قيمة منصرفة cash value أي ما دامت له نتائج عملية تحقق الأهداف المنشودة حتى إذا ما أخذ يتعشر التطبيق بدأ بطلانه، وقد يظل إلى الأبد ناجحا في التنفيذ فيظل إلى الأبد قولا حقا أو صادقا.

ومن أجل ذلك هاجم وليم جيمس صورنا الذهنية عن الأشياء ويقول إن هذه الصورة مهما بلغت من الوضوح، فإنها لا يمكن أن تعدد الأشياء نفسها، فالنار العقلية لا يمكن أن، توفر خشباً واقعياً، وعلي العكس من ذلك فإننا إذا كنا بإزاء أشياء أو أجسام واقعية، فإننا نستطيع دائماً أن نحقق نتائجها الوظيفية، وعلي ذلك فإن التجربة الواقعية مختلفة تماماً عن التجربة العقلية وينتج عن هذه التفرقة



الأساسية بين الصور العقلية للأشياء والأشياء نفسها نتيجة هامة وهي أن العلاقات الأساسية بين الصور العقلية للأشياء والأشياء نفسها نتيجة هامة وهي أن العلاقات والروابط بين الأشياء ليست صادرة عن العقل. أي أن العقل ليس هو المنوط بو هذه الروابط بين الأشياء لأن هذه الروابط قائمة في الطبيعة بين الأشياء نفس وليس العقل إذن مصدر الروابط بالتجربة أو التجربة العملية بنوع خاص.

هاجمت البراجماتية أصحاب المذهب العقلي بوجه خاص، ولكي تتضح لا الصورة الكاملة يجدر بنا أن نعرض إلي الفيلسوف John Dewey الذي قال عراسل:" إنه هو الفيلسوف الحي القائد للفلسفة في أمريكا.. إن له نفوذاً عميقاً لي فقط بين الفلاسفة وإنما أيضاً بين طلاب التربية والجمال والنظرية السياسية".

#### ج) جون ديوي ewey ):

ولد ديوي في السنة التي أصدر فيها دارون كتابة أصل الأنواع rigin of الذي نستطيع أن نعده فاصلاً بين عصرين ثقافيين، عصر ثقافي قب يتصور العالم سكونا ثابتا، وعصر ثقافي بعده يمتد حتي يومنا هذا يج حقيقة العالم تغيرا وتطورا وحركة، وجاء ديوي ثالث ثلاثة عظام حملوا الفلس البراجماتية العلمية والعملية علي كواهلهم وإن كانوا قد اتفقوا جميعاً الأصول إلا أن لكل منهم لوناً يميزه، واللون الذي يميز ديوي من دونهم (بيرس وجيمس) هو محاولته إستخدام منهج العلوم عن التفكير في القيم.

قد ديوي صورة جديدة للبراجماتية، عرفت بإسم مذهب الدرائع Instrumentalism وكان متأثراً في معظم ما كتبه بفلسفة دارون في التطور ويري ديوي أن حياة الإنسان ليست في جوهرها إلا محاولة متصلة من جانبه ليتم له التوافق Adjestement مع البيئة المحيطة به، والإنسان أو الكائن الحي بوجه عام الذي لا يستطيع إيجاد وسائل أو ذرائع يحقق بها توافقه مع بيئته مصيره حتما إلى الموت.



إن مذهب الدرائع أو الوسلي (من وسيلة) عند ديوي يعني أنه ليس هناك حقيقة قائمة بذاتها أبداً، بل إن كل حقيقة إنما هي خطوة في طريق متسلسل طويل يؤدي في النهاية إلي حل لمشكلة معينة. وهذا الحل الأخير نفسه يستحيل يكون حقيقة قائمة بذاتها بل أنه سرعان ما يصبح حلقة في سلسلة فكرية جدي يراد بها حل إشكال جديد.

لقد كان ديوي حساساً لما حوله في مجتمع سادت فيه التجارة والصناعة وسط قوم لا يؤمنون بالجلوس الهاديء علي كراسي ثابتة القوائم يدرس "نظريات" لا تسمن ولا تغني، بل يؤمنون بالعمل اليدوي وبالسعي الدءوب الذي يفتر لحظة عن الإنتاج والخلق، لذا أراد أن يوائم بين الفكر والعمل. فليكن مقيا صواب هو النتائج فما ك ته نجاحاً في حل المشكلات العملية و إن كل شيء في حياة الإنسان قابل للتغير، ولا مفر من تغييره إذا دعت الضرورة إذك التغيير فلا يجوز لشيء كائنا ما كان أن يقف حائلا في طرق الإصدالاجتماعي وتوفير العيش الرغد للإنسان العامل.

يسعي الإنسان بطبيعته إلي تغيير المحيط الذي يعيش فيه وبالتالي يسالي البحث عن ذرائع أو وسائل جديدة لتحقيق التكيف أو التوافق مع بيئته ويجب لا نفهم البيئة هنا بمعناها الطبيعي فقط بل بمعناها الاجتماعي كذلك. وعاذلك فإن التوافق الذي يهدف إليه الإنسان في حياته المتصلة، توافق طبيع واجتماعي معاً. والأفكار ليست إلا هذه الوسائل، أو الذرائع التي يتلمسها الإنسان حياته لتحقيق التوافق. ويري ديوي أن الحكم الحقيقي ليس فقط الذي يحقق التوافق مع البيئة الطبيعية بل هو الذي يتوافق مع أحكام الآخرين أو معتقدات الأخرين وهذا يؤدي إلي الإنتقال من البرجماتية الفردية إلي البراجماتية الاجتماعية التي تمثل عند ديوي نموذج الديمقراطية الحقة.

وفي ظروف العصر الجديد لابد من تغيير أسس السياسة والإقتصاد والتربية وكل شيء مما قد يظن به الدوام والثبات في سبيل تغيير الحياة تغيراً بجعلها أكثر



ملاءمة لظروف العصر الجديد. والوسيلة لتكوين الإنسان علي الصورة الجديدة للعصر في التربية، لذا فقد إنصرف ديوي بإهتمامه إلي التربية يمعن النظر في أسسها وطرائقها. وما أظن أن معلما واحدا في شرق الدنيا أو في غربها لم يتأ بالمباديء التربوية الجديدة التي أعلنها ديوي وأشاعها، والتي قلبت وجهة النظر هذا الميدان رأساً علي عقب، وهذا ما سوف نعرض له بالتفصيل في الحديث ع البراجماتية كفلسفة تربوية.

ويعد جون ديوي أشهر فلاسفة البراجماتية خصوصا في صلتها بالترب وتعرف تطبيقات هذه الفلسفة في التربية بإسم التربية التقدمية Burlington ولاية فيرموذ Education ولد جون ديوي في مدينة بولتجتون Burlington بولاية فيرموذ Vermo بالولايات المة ريكية عام ١٨٥٩. وفي سن لسادسة تحديوي بجامعة فيرمونت وتخرج عام ١٨٧٩. وبعد تخرجه عمل بالتدريس لمدة عام في المدارس الثانوية بولاية بنسلفانيا. وفي عام ١٨٨٨ التحق ديوي بالدراس العليا بجامعة جونز هوبكنز Johns Hopkins بولاية ميرلاند حيث حصل عالمكتوراه عام ١٨٨٨ وبعد ذلك مباشرة عمل بجامعة ميتشجان Michigan حام ١٨٨٨.

ثم عمل لمدة عام واحد بجامعة منينسوتا Minnesota وعاد بعد ذلك إ جامعة ميتشجان حتى عام ١٩٨٤.

انتقل ديوي بعد ذلك إلي جامعة شيكاغو حيث أنشأ المدرسة التجريبية The laboratory School وقد اعتبر ديوي هذه المدرسة بمثابة معمل لتجريب أفكاره الجديدة، حيث كان يري أن الصلة وثيقة بين الفلسفة والتربية، وأن التربية هي معمل الفلسفة. فالفلسفة تمدنا بالأفكار والقيم والتربية تمكننا من إتيان تلك الأفكار والقيم بالتأكد من صدقها، وتقوم أيضاً بتوصيلها للأجيال الجديدة. ويقام ١٩٠٤ انتقل جون ديو إلي مدينة نيويورك حيث عمل كأستاذ للفلسفة بجامعة كولومبيا.



وفي المدرسة التجريبية كان التلاميذ يتعلمون الكثير من الأعمال المنزلية مثل إعداد الطعام. وقد أدي هذا بهم إلي القيام بالكثير من الأنشطة الأخري مثل إنشاء مزرعة بالمدرسة تم زراعتها بالمحاصيل المختلفة. كما كانوا يقومون بأ بعض المسرحيات التي تدور حول إعداد تلك المحاصيل للتسويق وتسليمها للمح المختلفة. ويري ديوي أن التعليم بهذه الطريقة يؤدي بالتلاميذ إلي فهم مع الأشياء والأحداث الموجودة في بيئتهم وبصفة خاصة مغزاها الإجتماعي. إن بدا تعلم التلاميذ من خلال الأعمال المنزلية كأعداد الطعام والحياكة والنجحعلهم يتعلمون عن العالم الذي يعيشون فيه— وبوصول التلاميذ إلي سن الثال عشر أو الرابعة عشرة يكونوا قد درسوا وجربوا في كثير من فروع المعرفة مث عشرة والبيئة، والنبات، الحيوان، الفلك الجيولوجيا الجغرافيا، الفيزيكمياء، وغيرها.

ومثل هذه الدراسة جعلت التلاميذ يشعرون بالألفة في عالم المعرفة العلم كما جعلهم يشعرون بالسهولة والراحة في الحياة الاجتماعية لأنهم كانوا يرون خلال تلك الدراسة العلاقات والارتباطات والاعتماد المتبادل بين الأفراد والأعم والأدوار الاجتماعية والأكثر أهمية أن التلاميذ كانوا يشتركون في أنشطة تحول مشكلات، ومن خلال تلك الأنشطة يتعلم التلاميذ كيف يفكرون يخططو ويعملون كمجموعة.

ومن بين مؤلفات ديوي الشهيرة في التربية: المدرسة والمجتمع (١٩٠٠)، الط والمستهج (١٩٠٠)، الطبيعة والمستهج (١٩٠٠)، الطبيعة الإنسانية والسلوك (١٩٢٢)، الخبرة والطبيعة (١٩٢٥)، البحث عن اليقين (١٩٢٩)، الفن كخبرة (١٩٣٤)، الخبرة والتربية (١٩٣٨).

إذا كانت الفلسفة أساساً مجموعة من المشكلات فإن المشكلة الأولي التي يجب أن نتناولها بالدراسة هي مشكلة العالم الحقيقي أو الوجود: من أي مادة يتكون هذا العالم وقد يبدوا لكثيرين أن هذا السؤال بسيط إلى الحد الذي يجعله لا



يستحق الدراسة، العالم وأوضح أمامنا: أشجار وأنهار وكائنات حية والشمس والسحاب والقمر والجبال والوديان والبحار.. إلي آخر تلك الأشياء التي ندركها بحواسنا. فلماذا أذن نرهق أنفسنا بالبحث عن طبيعة عالم نراه واضحاً كل يوم.

ولكننا نتبين صعوبة هذه المشكلة وأهميتها للدراسة عندما يعرف أن الإنس لم يحقق التقدم العلمي والتكنولوجي الكبير الذي مكنه من استخدام الكثير قوي الطبيعة إلا عندما تناول بأهتمام طبيعة هذا العالم. وهذا التقدم الكبير يصبح ممكنا إلا عندما تغيرت أراؤنا بخصوصا ما وراء الطبيعة وتغيرت نظرتنا إلا عندما تغيرت أراؤنا بخصوصا ما وراء الطبيعة وتغيرت نظرتنا العالم الذي نعيش فيه وإلي مكوناته الأساسية. يهتم رجال التربية بمشكلة العالم الحقيقي أو الوجود Reality لأن المناهج الدراسية تحتوي علي ما يعرفه الإنسان ذا العالم، ومعارف الإنسا ذا العالم محكومة بدورها بمفهوم عفذلك المفهوم يحدد الأسئلة التي يمكن الإجابة عليها وأنواع البحوث التي يم القيام بها. ومن هنا فإن اهتمامات النظرية التربوية تتمشي مع المشكلة الأولية الفلسفة وهي الميتافيزيقا.

# ثانيا: - الميتافيزقيا في الفلسفة البراجماتية( عالم من الخبرة):

وقد عارضت الفلسفة البراجماتية منذ بدايتها الكثير من أفكار الميتافيزيك الفلسفة التجريبية: عالم من الخبرة التجريبية كفلسفة لم تظهر سوي خلاائة سنة الأخيرة، وقد عارضت منذ بدايتها الكثير من أفكار الفلاسفة السابق (المثاليين والواقعيين) ولكي نفهم هذه الفلسفة فإن علينا أن نفهم أولا ما ترفضه أفكار السابقين قبل أن ننظر إلي ما تؤكده من أفكار. واحدي طرق فهم ذلك هي العودة إلي فكرة كهف أفلاطون، لقد تخيل أفلاطون مجموعة من الناس يعيشون في كهف وهم مقيدون بسلاسل بحيث يتجه نظرهم دائماً في إتجاه واحد نحو أحد جدران الكهف. وعلي بعد عدة ياردات خلف هؤلاء الناس يوجد مصدر لهب يشع ضوء. ويوجد بين اللهب وهؤلاء الأشخاص مجموعة من الأجسام تحرك وتلقي بظلالها على جدران الكهف أمام أولئك الأشخاص. والآن لو تخيلنا أن أولئك



الأشخاص مقيدون في ذلك الوضع طوال حياتهم، فإنا يجب أن نتوقع أنهم سوف يعتبرون تلك الظلال موجودات أصلية وأنها هي كل العالم الحقيقي.

يقترح أفلاطون عندئذ أن العالم الذي نعيش فيه يشبه ذلك الكهف وأ ندرك الأشياء في هذا العالم من خلال حواسنا الخمس ولكن تلك الأشياء لي حقيقية أنها ظلال لعالم آخر حقيقي لا تدركه الحواس هو عالم الأفك الخالصة.

يقول التجريبيون أن هذا الكهف: العالم الذي نعيش فيه عالم الحوا والتغير والحياة والموت، والسعادة والشقاء، والمشكلات وحلولها هو العالم الوحيد الاستطيع الإنسان أن يتعامل معه بذكاء والمشكلة مع العوامل الأخري، كما يقتجريبيون أنه يوجد العد ا، فالمثاليون ورجال الدين، علي سب، لامنهم عالمه الخاص، ونحن لا نستطيع أن نحدد الوجود لحقيقي من بين كل تلالعوالم.

وقد تكون العوالم الأخري أكثر ملاءمة للخيالات والأحلام، نعرف منها نريد أن نفعله وما نريد أن نكونه في هذه الحياة، ولكنها عوالم لا يستطيع الإنسان يعتمد عليها لأنها ليست في متناول حواسه. وبالرغم من هذا فإن الفلاس التقليديون يعطونها قيمة أكبر من قيمة العالم الذي نعيش فيه ولكن من وجنظر الميتافيزيقا لا يوجد سبب يدعونا إلي الاعتقاد بأنه عالم غير حقيقي. فه العالم الذي ندركه بحواسنا هو العالم الحقيقي الوحيد ونحن نعرفه ونحصل علي معلومات عنه من خلال خبرتنا به.

أن اعتقادنا في أن العالم الذي ندركه بالحواس هو العالم الحقيقي يعطينا ميزة كبري وهي أننا نستطيع أن نتأكد من صدق معلوماتنا عن هذا العالم وذلك بوضعها موضع الاختبار، فإذا أكدت التجارب صدقها أصبحت جزاءا من معارفنا وإذا كان غير ذلك فإننا نرفضها.



يقول جون تشايلدز وهو فيلسوف تجريبي معاصر إن الثنائيات التي تميزت بها الفلسفة التقليدية مثل تقسيم الكون إلي عالم طبيعي وعالم غير طبيعي وثنائية الجسم— العقل، والفكر، ترجع إلي الاعتقاد بأن كل ما هو دائم فحقيقي وهو خير وأن الشر عابر وزائل، الأشياء في نظر الفلسفة التقليدية ليحما تبدو ولنا من خلال خبرتنا بها ولذلك فالخبرة كافية لكي يدير الإنس شئون حياته اليومية ولكنها لا تعطينا وصفاً للأشياء علي حقيقتها، وهنا يقالفلاسفة التجريبيون اعتراضهم، إن الخبرة هي كل ما لدي الإنسان وهي أف وسيلة للحصول علي معرفة عن هذا الكون، وهي تشمل كل ما بستطيع الإنسان وسيلة للحصول علي معرفة عن هذا الكون، وهي تشمل كل ما بستطيع الإنسان خبرته، وإذا كان الأمر هكذا فإن للخبرة الكلمة الأولي والأخيرة، إنها تحدد للإنس شكلاته وتختبر الحلول شكلات، وعلي ذلك إذا لم تكن الخالمة هذا العالم فليست هناك إمكانية لمعرفة.

والمفهوم الرئيسي في هذه الميتافيزيقا هو مفهوم الخبرة، ويجب ألا تتفسيراً ضيقاً لهذا المفهوم، فهو لا يقتصر علي ما ندركه خلال الحواس، وأنه يشكل ما يفعله الناس، كما يشمل أفكارهم، ومشاعره من أنه يشمل التفكير الهادكما يشمل الأفعال النشطة، ويشمل ما يشعر به الناس وما يعرفونه ويشمل التأولاراك الحسي، أما ما لا يشمله مفهوم الخبرة فهو استخدام خبرات الحياة اليوم للاستدلال علي وجود عالم آخر لا تدركه الحواس ولا تصل عليه خبرة الإنسون ونظراً لأن الإنسان لا يمكنه أن يتفاعل مع العالم غير الطبيعي لأنه لا يمكن أن يدركه بالحواس فإننا لا نستطيع أن نقيم الدليل علي وجود مثل ذلك العالم غير الطبيعي. إن الخبرة هي أداتنا الوحيدة للحصول علي المعرفة ولما كان الإنسان لا يتسطيع أن يخبر العالم غير الطبيعي فإننا لا نستطيع أن نعرف ما إذا كان ذلك العالم موجوداً أم لا، وما يجب علي الإنسان أن يفعله، إذن. هو أن يتفاعل مع هذا العالم الذي يدركه بالحواسن فهذا العالم، كما يقول التجريبيون هو العالم العالم الذي يدركه بالحواسن فهذا العالم، كما يقول التجريبيون هو العالم العالم الذي يدركه بالحواسن فهذا العالم، كما يقول التجريبيون هو العالم العالم الذي يدركه بالحواسن فهذا العالم، كما يقول التجريبيون هو العالم العالم الذي يدركه بالحواسن فهذا العالم، كما يقول التجريبيون هو العالم العالم الذي يدركه بالحواسن فهذا العالم، كما يقول التجريبيون هو العالم



الحقيقي. وهذا الموقف قريب جداً من وجهة النظر الواقعية، ويعتقد الواقعيون أن العالم الحسي هو العالم الحقيقي وأن باستطاعه الإنسان أن يصل إلي حقائق هذا العالم عن طريق الحواس.

ويختلف التجريبيون عن الواقعيون في أنهم يعتبرون أن كل معار الإنسان عن هذا العالم هي نتائج الخبرة لهذا فإن المعرفة الإنسانية عن هذا العالم تصل إلي مرتبة اليقين، إننا نفهم هذا العالم دائما من خلال الخبرة الإنسانية و يبدو مقبولاً عن هذا العالم هو ما تدلنا الخبرة علي أنه مقبول، ونحن لا نستط أن نعرف هذا العالم كما هو على حقيقته.

ولهذا فإن عالم ما وراء الخبرة، العالم غير الطبيعي، بعيد عن متنا نسان، وبالتالي لا نستط أكد من وجوده، والعالم الذي يعت عي في وجوده وهو العالم الطبيعي بعيد أيضاً عن متناول الإنسان، ولذلك لا يمك معرفته أن كل ما يستطيع الإنسان أو يعتمد عليه في محاولاته لفهم هذا العالم الخبرة.

ي كتابة Democracy and Education يقول ديوي أن طبيعة الخيمكن فهمها إذا لاحظنا أنها تتكون من جانبين أحدهما إيجابي نشط والآخر سلا يرتبطان بطريقة معينة ففي الجانب الإيجابي فإن الخبرة تعني القيام بعمل ما، أالجانب السلبي فيعني تلقي أو معينة النتائج، فعندما يخبر الإنسان شيئاً ما فإيقوم بعمل معين نحو ذلك الشيء وبعد ذلك يبدأ في تلقي أو معاناة النتائج المترتبة علي ذلك العمل وعندما يتبين الإنسان الارتباط بين العمل والنتائج المترتبة علي ذلك مربخبرة أي اكتشف خبرة.

يقدم ديوي مثالاً يوضح معني Reconstruction in Philis يقدم ديوي مثالاً يوضح معني الخبرة، يتصور ديوي طفلاً يلهو بالقرب من مصدر اللهب، وفي أثناء ذلك وبطريقة عشوائية غير مقصودة يمد يده في اللهب، وفي الحال يعاني الطفل من الألم ويسحب



يده بسرعة، أن مجرد سحب اليد في هذه الحالة لا يمثل أي تعلم، أنه فعل منعكس Reflew ولكن التعلم يحدث عندما يتبين الطفل العلاقة بين مدة يده في اللهب وبين ما يحدث له من ألم، أي عندما يربط بين العمل والنتيجة والمترتبة عليه، وعذلك سوف يبتعد الطفل في المرات القادمة عن أي مصدر للهب، وبهذا المثال يو ديوي أن التفاعل بين الفرد والبيئة ليس خبرة إلا عندما يتبين الفرد العلاقة بالعمل ونتائجه أي عندما يحدث تعلم.

وإذا كان لنا أن نلخص الميتافيزيقا عند التجريبيين في كلمة واحدة فإ نقول إنها "الخبرة" ومع ذلك فإن التجربيين لا يعطون اهتماما كب للميتافيزيقا لأنها تهدف إلي الوصول إلي الحقيقية النهائية عن هذا الكون وهر غير ميسور للإنسان، فأ البين الإنسان والكون هو عملية النسميها" الخبرة" وما نعتقد أنه صحيح عن هذا العالم هو ما تدلنا الخبرة علي أصحيح.

وللمعارف التي يحصل عليها من الخبرة صحتها نسبية، لقد كان القد يعتقدون أن الأرض مستوية وأنها مركز الكون، ولكننا نعرف الآن أنها كروية وأذ مجرد كوكب صغير في هذا الكون الهائل، إن الخبرة لا تزودنا بأية معارف عماهية الأشياء ولكنها تزودنا بمعارف عن العلاقات بين الأشياء والظواهر المختلف فلو كان الكون أمامنا ندركه بحواسنا ونصل إلي حقائقه عن طريق الحوا فلماذا تتغير معارفنا عن هذا الكون باستمرار؟ كل هذا يوضح أن الإنسان غير قعلي الوصول إلي الحقيقة النهائية عن الكون إلي يعش فيه وهذا هو السبب أن الفلسفة التجريبية تنادي بالاشتغال بالميتافيزيقيا وتركز اهتمامها علي نظرية العرفة ونظرية القيم.

إن كل ما يملكه الإنسان في هذا الكون هو عملية الخبرة، وهي عملية ديناميكية وليست شيئاً ثابتاً. وهذه العملية الديناميكية هي كل ما يستطيع الإنسان أن يؤكد وجوده في هذا الكون، لذلك فهي الحقيقية الوحيدة في هذا الكون.



مثل هذا الاعتقاد عند الفلاسفة التجريبيين قد تدعم بالتقدم العلمي الكبير في الكبير الذي حدث في القرن العشرين. لقد أوضح التقدم العلمي الكبير في الفيزياء أن الذرة ليست جسماً ساكنا ولكنها مجموعة من العمليات الديناميكية. كاتضح لعلماء الفيزياء أن معرفة سلوك المكونات المختلفة للذرة أهم بكثير من معر ماهية المادة التي تكون الذرة، وقد أدي هذا إلي تحول كبير في البحوث التي تجري الفيزياء، فأصبح الاهتمام يتركز علي محاولة فهم الطبيعة الديناميكية للذرة و ينظر إليها باعتبارها تركيباً ساكناً.

وقد حدث تحول مماشل في البيولوجي، فقبل دارويا كان علم الفسيولوجي والتشريح يركزون اهتمامهم علي فهم تركيب الأنسجة الحية، دم دارويان مفهوم التطو وضح أن الأنواع المختلفة من الكاد ية حالة تطور مستمر أي أنها ليست ثابتة، كما قدم دوارويان مفاهيم ديناميكية أخمثل التكيف والصراع، وهذا أدي إلي تحول اهتمام علماء البيولوجي من التركعلي دراسة تركيب الأنسجة إلي دراسة العمليات الديناميكية كلهم والتمثير الغذائي.

وما حدث في العلوم الطبيعية حدث أيضاً. وأن كان بدرجة أقل في العلوم الاجتماعية حتى أنه يطلق عليها الآن" العلوم السلوكية:"، حيث إن هذه العلوم تحولت إلي دراسة عمليات ديناميكية هي الجوانب المختلفة للسلوك الإنساني، وعسبيل المثال أصبح موضوع علم النفس هو السلوك الإنساني.

إن لكل هذه التفسيرات والتحولات دلالة هامة، فهي تؤدي بنا إلي تغيير وجهة نظرنا الميتافيزيقية وتؤدي بنا إلي تغيير مفهومنا عن الوجود، ولم يعد العالم الحقيقي شيئاً ثابتاً وساكنا ومطلقا، بل أصبح عالماً دائم التغير، أصبح عالماً في صيرورة لم يعد الوجود شيئاً سواء كان هذا الشيء مادي أم غير مادي لقد أصبحت الحقيقة عملية ديناميكية : إنها الخبرة Experience أن السمة الرئيسية لهذه الميتافيزيقا هي الإيمان بأن الحقيقية متغيرة، وهذا لأن



الخبرة الإنسانية – وهي مصدر الحقيقة – متغيرة. لذلك فهذه الميتافيزيقا تعطي الخبرة الإنسان، والإنسان هو معيار كل الأشياء Man is the measure أهمية كبري للإنسان، والإنسان هو معيار كل الأشياء of oll فهو الذي يحدد ما إذا كان شيء ما صادقاً أم لا، وبذلك من خلال الخبرة

## ثالثا: نظرية المعرفة Epistemology

طبيعة الحقيقة The Nature of truth

تعتقد الفلسفة البراجماتية أن الكون في حالة من التغير المستمر، و الوجود الحقيقي ليس شيئاً ساكناً مستقراً ولكنه عملية ديناميكية، وإذا كالتغير هو السمة الرئيسية لهذا الكون، فإننا يجب أن نتوقع أن تكون لمعارفنا نف السمة. فلا يمكن أن تكون المعرفة مطلقة في عالم دائم التغير.

إن الحقيقة في ه سفة نسبية، ولكن نظراً لأن مص قي بالفلسفات التقليدية، فقد يتبادر إلي ذهن القاريء أننا نتكلم عن الحقيقة بمعنا المطلق لـذلك يميل الفلاسفة التجريبيون إلي استخدام مصطلح "الحقي التجريبية" والذي يعنى أن الحقيقة غير نهائية.

فلو افرضنا أن أحد العلماء في معمله قد توصل إلي اكتشاف معين، فلي معني ذا لك أنه قد توصل إلي حقيقة ثابتة نهائية. أن ما توصل إليه ذلك العا يعتبر حقيقة إلي أن يثبت عكس ذلك، أي إلي أن تستجد ملاحظات تناقض تل الحقيقة. عندئذ يتخلي العلماء عن المعرفة القديمة ويحثون عن أخري جديدة تك أكثر ملائمة لتفسير الظواهر المختلفة.

# التوصل إلي المرقة كمملية Knauingas a Process!

سبق القول إن الخبرة عملية تفاعل بين الإنسان والكون وأنها الأداة الوحيدة لدي الإنسان للحصول علي معرفة عن هذا الكون. لذلك فالإنسان في محاولته الحصول علي معرفه يدخل في جدل Dialectic مع هذا الكون، وفي أثناء ذلك تطرأ على ذهنه أفكار وتخمينات وفروض وعند هذه المرحلة فإن التخمينات والفروض



ليست حقائق ولكنها مرشحة لأن تصبح حقائق. فالإنسان يبدأ في توجيه سلوكه ويقوم بأفعال نحو بعض مكونات هذا الكون على أساس تلك الأفكار.

بعد ذلك يبدأ في استقبال رد فعل الكون، أي يبدأ في معاناة النتائج المترة علي ما قام به من عمل. فإذا كانت تلك النتائج مطابقة لما توقعه الفرد علي أسا تخميناته وفروضه، كان معني ذلك أن الفروض صحيحة أي يمكن اعتبار حقائق. أما إذا كانت النتائج غير مطابقة لما توقعه الفرد كان معني ذلك أن أفك وتخميناته غير صحيحة، أي غير حقيقة عندئنذ يبدأ الفرد في تعديل أفك وتخميناته بحيث تصبح أكثر ملائمة للموقف.

بعد ذلك يبدأ الفرد علي أساس تخميناته وفروضه الجديدة في القي مل جديد نحو العالم اليبدأ في تلقي النتائج ويري ما إذا و صحيحة أم لا يستمر في عملية تعديل فروضه والقيام بعمل معين نحو العا الخارجي وتلقي النتائج حتي يتأكد من صدق تخميناته وفروضه. وعندئذ يقال الفرد قد توصل إلي معرفة أي إلي حقيقة، ولكنها ليست حقيقة مطلقة، وأذ حقيقة نسبية، فإذا اكتشفت الفرد من خلال تفاعلاته المقبلة مع الكون ما يناق تلك الحقيقة، فإنه يتخلي عنها ويبدأ في صياغة تخمينات أو فروض جدي بختبرها من خلال عمليات تفاعل جديدة مع الكون.. وهكذا.

وهذه السلسة اللانهائية من التفاعلات، أي الفعل وتلقي النتائج، ثم الف وتلقي النتائج، ثم الف Epistemological activity من Epistemological activity من Reflective وجهة نظر الفلسفة التجريبية، وهي تسمي أيضاً "التفكير الانعكاسي Thinking وهذا المصطلح يعني أن الفكر يعكس من النتائج علي الفروض فيعدل الإنسان تلك الفروض، ثم تنعكس الفروض علي العالم الخارجي في شكل عمل عين يقوم به الإنسان، وهكذا حتى يتأكد الإنسان من صدق فروضه. أن التفكير الانعكاسي يعني إعادة تنظيم الفروض في ضوء النتائج أي انعكاس للنتائج علي الفروض.



واضح أن هذا النوع من التفكيريتم من خلال عملية تفاعل بين الإنسان والعالم الخارجي بدون عملية التفاعل هذه لا يمكن أن يوجد هذا النوع من التفكير، فوالعالم الخارجي بدون عملية التفاعل هذه لا يمكن التفكير التفاعلي "١٠٦" eflective "١٠٦". Thinking.

مما سبق يتضح لنا أن المعرفة نشاط متواصل لا نهاية له. ومعارفنا لي نهائية ولكنها معارف مؤقته. نقبلها علي أنها حقيقة حتي يبن لنا تفاعلنا مع الكما يناقض تلك الحقيقة، أي أننا نقبل الحقيقة ولكن دون أن نتوقف عن اختيار وضعها موضع المساءلة.

#### : The Scientific Method: الطريقة العلمية:

ينظر جون ديوي إلى قالعلمية علي أنها نوع من السلوك لعد فإنها قابلة للدراسة الموضوعية كأى نمط آخر من أنماط السلوك.

وقد لاحظ جون ديوي أن الطريقة العلمية قد حققت نجاحاً كبيراً العلوم الطبيعية فنادي بتطبيقها في الدراسات الاجتماعية وقابلية هذه الطري للتطبيق في العلوم الاجتماعية تقوم علي أساس من الاعتقاد بأنه علي الرغم تنوع الموضوعات لتي تطبق عليها الطريقة العلمية في البحث، فإن هناك نموذجاً سمات عامة للبحث العلمي.

#### ويحلل ديوي عملية البحث العلمي Jnquiry إلى خمسة أوجه هي:

- ١) الظروف التي تشكل أساساً للبحث العلمي: الموقف غير المحدد.
  - ٢) تحديد المشكلة.
  - ٣) تحديد حل للمشكلة (صياغة الفروض).
    - ٤) عملية الاستدلال.
    - ه) التحقق من صدق الفروض.



والطريقة العلمية عند ديوي تتكون من شرح تلك الأوجه الخمس، والعلاقة بينها ومغزاها وتجدر الإشارة إلي أن الأوجه السابق ذكرها قد لا تمثل الترتيب الزمني لما يحدث فعلاً في عملية البحث العلمي، ومن المكن أن تندمج أكثر مخطوة في خطوة واحدة، كما تتفاعل مع بعضها، وهي ليست خطوات منفص ولكنها أوجه لعملية واحدة هي عملية البحث العلمي والتي هي كل متكامل، ولا يتم تقسيمها إلى خطوات لتسهيل دراستها فقط.

#### نعود الآن إلى شرح كل خطوة من الخطوات السابقة:

#### ١) الظروف التي تشكل أساساً للبحث العلمي: الموقف غير المحدد:

من طبيعة الموقف غير المحدد أنه غير مستقر وغير مؤكد، ودائماً مو اؤل وهذا ما يؤدي إلي المستكلة، وبالنسبة للمواطن العاد وق غير المحدد قد يعني شعوراً معيناً أحالة من التوتر تعترض مسار حياته اليومي وبالنسبة للعلماء والباحثين فإنه يعني لغزاً أحالة من الفضول أو فجوة في المعر العلمية. والموقف غير المحدد أو الشكل شرط ضروري للبحث العلمي. فهذا الموقف بداية البحث العلمي وبدونه لا يكون هناك بحث.

#### ٢) تحديد المشكلة:

هو الخطوة التالية في البحث العلمي، ويمكن أن نطلق عليها أيضاً تكو المشكلة ويميز ديوي بين الموقف المشكل أوغير المحدد وبين المشكلة علي أساس الموقف غير المحدد شيء يحدث للإنسان، أمام المشكلة فشيء يضعه ويكونه الإنسان.

وهذا يعني أنه قد يوجد موقف غير محدد، ومع ذلك لا توجد مشكلة للبحث العلمي. وذلك لأن وجود مشكلة للبحث يتطلب وجود باحث قادر علي تكوين مشكلة للبحث باستخدام الحقائق التي يستمدها من الموقف غير المحدد.

Real Probems ويوجد نوعان من المشكلات فهناك مشكلات حقيقة unreal Problems ومشكلات غير حقيقة



الأشباح وأن شبحاً يطارده، مع أن الأشباح غير حقيقة، فهذه المشكلة غير حقيقة، أنها مشكلة ذاتية وليست موضوعية، ويمكن حلها بتغيير رأي الشخص وإقناعه بأنه لا توجد أية أشباح، ومثل هذه المشكلة لا تمثل موضوعاً للبحث العلمي لأنه ببساطة، توجد مشكلة، ولكن إذا افترضنا أن باحثا يحاول الوصول إلي مصل للأنفلونزا، وآ يدرس مشكلة طبيعة الضوء. فهل الضوء موجات أم جسيمات؟ وثالث يحاول تحد أعمال بعض الحفريات باستخدام طريقة جديدة كل هذه تعتبر مشكلات حقي لأنه يمكن للآخرين أن يتحققوا من وجودها، فهي إذن مشكلات موضوعية وه بذلك تمثل موضوعات للبحث العلمي.

ولما كان الباحث يقوم بتكوين المشكلة باستخدام الحقائق التي يحليها من الموقف غير المحكات كيعني أن أول ما يجب عمله من المشكلة هو القيام بملاحظات وجمع كل البيانات الممكنة ذات الصلة بالموقف غالمحدد، وبعد ذلك يقوم الباحث بصياغة مجموعة من العبارات تصف المشكلة.

وباختصار، إن تكوين المشكلة يعني أن الموقف غير المحدد قد تحول إلا بموضوع للبحث، وصياغة مجموعة من العبارات تصف المشكلة يساعد الباحث.

كما يعتقد جون ديوي في التعرف علي الإجراءات المختلفة التي ينبغ إتباعها لحل المشكلة.

#### ٣) وفي المرحلة الثالثة يتم البحث عن كل الحلول المحتملة للمشكلة

حيث يطلق الباحث العنان لخياله ويسجل كل ما يطرأ علي ذهنه من تخمينات ذات صلة بالمشكلة وهذه التخمينات أو الحلول المقترحة هي ما يسمي "الفروض" فالفروض حلول محتملة لمشكلة ولكن لم تثبت صحة أي منها بعد.

ولكي يكون الغرض العلمي مفيداً في حل المشكلة يجب أن يكون ممكن التحقيق بالخبرة الحسية. وبعض الفروض لا يمكن التحقق من صحتها بشكل مباشر، وإنما يتم التأكد من صحتها بالتأكد من صحة النتائج المترتبة عليها.



فالفرض القائل بأن هناك جاذبية بين الشمس والمريخ وان هذه الجاذبية تتناسب طرديا مع كتليتهما وعكسياً مع مربع المسافة بينهما لا يمكن تحقيقه بالملاحظة المباشرة، ولكن بالنتائج المترتبة عليه، فباستخدام هذا الفرض عن طريق المصاب الفلكية نتوقع أن نري المريخ في نقط معينة من مداره في أوقات معينة وإذا صهذه التوقعات المستنتجة من الفرض كان ذلك وسيلة غير مباشرة لتحقيق ه الفرض.

#### ٤) الاستدلال:

هو العملية التي من خلالها تيقن الحلول المقترحة (الفروض) أي جعلا أكثر دقة وأكثر صلة بمشكلة البحث أنها عملية فحص لتلك الحلول الولة لتخمين النتائج ان أن تترتب علي الأخذ بكل منها. فالنتائج الفعلية المترتبة علي أي حل لا يمكن معرفتها إلا بعد تطبيق هذا الحل، تجربته عملياً وعلي أساس النتائج المتوقعة عند الأخذ بتلك الحلول يختار الباح أنسب حل للمشكلة.

#### ٥) لتحقق من صدق الفرض (الحل):

في هذه المرحلة يتم اختيار الحل تجريبيا وذلك بالرجوع إلي الخبرة، التطبيق الفعلي للحل المقترح وذلك لمعرفة ما إذا كانت النتائج المتوقعة ستحدث لا. وعلى أساس النتائج الفعلية يتم تقييم الحل المقترح.

ومعيار النتائج ذات أهمية رئيسية في نظرية المعرفة عند التجريبيين، فقيمة أي صدقها تتوقف على نتائجها.

الخطوات السابقة تمثل من وجهة نظر الفلسفة التجريبية، الطريقة الوحيدة للحصول علي المعرفة سواء في العلم أو الفن أو الهندسة أو أي فرع آخر من فروع المعرفة. هذا علي الرغم من صعوبة تطبيق هذه الطريقة في العلوم الإجتماعية، ففي بعض البحوث لا يمكن اختيار الفروض تجريبيا. وفي مثل تلك الأحوال توقف



الباحث عند المرحلة الرابعة ويختار أفضل الحلول علي أساس النتائج المتوقعة. وبالرغم من هذه الصعوبة فإن الطريقة العلمية هي الطريقة المتبعة في الدراسات الاجتماعية وذلك لأنه لايمكن ترك المشكلات الاجتماعية لكي تحلها قوي غيب كالحظ أو التنجيم أو العناية الإلهية أو غيرها.

#### الحقيقة كفروض ثبت فعاليتها:Truth As What Works

يمكننا القول الآن إن معيار الحقيقة في هذه الفلسفة هو الفعالية، فأي فر يمكن قبوله كحقيقة عندما تثبت فعاليته في حل مشكلة موضوع، يعتبر الف صادقاً وصحيحاً إلي الدرجة التي يؤدي بها تلك المهمة. وبعض الفروض قد تك صحيحة في مواقف معينة ولكنها لا تكون صحيحة في مواقف أخري فبع ظواهر يمكن تفسيرها با لكترون موجه لها طول معين، وهذا ضلأن الحقيقة في الفلسفة التجريبية نسبية. وأنها تقبل كحقيقة طالما أنها فعالة تفسير الظواهر.

ومن الجدير بالذكر أن مبدأ الفعالية Workaility Peinaple قاب للتطبيق في القضايا الجمالية والأخلاقية. ويقول التجريبيون إن قيمنها يجب تكون خاضعة لنفس الإجراءات التي تخضع لها معارفنا. أي أن الطريقة العلم يجب أن تستخدم في تحديد القيم كما هي مستخدمة في الوصول إلى المعرفة.

ومن هنا تنتقل إلى نظرية القيم في الفلسفة التجريبية

## رابعا: نظرية القيم Axiology

تختلف الفلسفة البراجماتية عن الفلسفات التقليدية في أنها تعذي اهتمامنا الأكبر بمشكلة القيم، بينما تهتم الفلسفات التقليدية أساساً بالميتافيزيقيا والوجود، وتستخلص منها المباديء التي تحكم نظريتها في المعرفة وفي القيم. إن بؤرة الاهتمام في الفلسفة التجريبية هي الخبرة الإنسانية وبصفة خاصة مشكلات المعرفة والسلوك.



رأينا فيما سبق كيف تنظر الفلسفة البراجماتية إلي الحقيقة وكيف تصل إليها والأن يمكننا أن نسأل كيف يتناول هذه الفلسفة موضوع القيم وقد يتعجب البعض من أن الفلسفة التجريبية ذات الوجهة العلمية يمكنها أن تتناول بالدرا المنظمة موضوع القيم. فالعلم كان دائما خارجاً علي كل القيم ولتقاليد. أيخرج العلم علي معتقدات الكنيسة في العصور الوسطي والتي كانت تري أن الأر مركز الكون، ألم يقدم العلم أدلة علي أن الجنس البشري امتداد للملكة الحيواني أن الطريقة العلمية يمكنها أن تبين لنا إذا كانت معارفنا عن هذا الكون صحيحة لا. ولكن كيف يمكنها أن تبين لنا ما هو الخير وأن تدلنا علي ما ينبغي أن يكو أن نظرية القيم من أكثر المجالات وعورة في الفلسفة، وهي منطقة اختبار قاس لأي فلسفة. وإذا استطاعت الفلسفة التجريبية أن تقدم لنا نظرية علمية في القن نامكن عندئذ قبولها قاضجة.

أن تطبيق الطريقة العلمية في مجال القيم ليس شيئاً سهلاً. فدرا الأخلاق والجمال باستخدام تلك الطريقة أمر جديد وغير مألوف تعود الناس ع أن يروه خلال أكثر من ألفى عام. على أنه نظام من القيم الثابتة المطلقة.

# الأُخْلاق فِي المُسمَّةُ البِراجِماتِيةُ

من أول النقاط التي تختلف فيها الفلسفة البراجماتية عن الفلسف التقليدية هي أنها قد تخلت عن الرأي التقليدي القائل بأن يجب علي الإنسان. ويقول يبحث عن قيم نهائية لا تتغير في عالم آخر بعيد عن متناول الإنسان. ويقول التجريبيون أنا نخطيء في بحثنا عن القيم عندما نحاول استكشاف تلك القيم في منطقة غير ملائمة أي خارج نطاق الخبرة الإنسانية، من العبث أن نبحث عن قيمنا في عالم لا يوجد لدينا دليل علي وجوده فخارج نطاق الخبرة الإنسانية لا يوجد شيء. أما العوالم الأخرى فقد صنعها الفلاسفة التقليديون من أفكارهم وخيالاتهم، لقد رأي أولئك الفلاسفة أن العالم الحسي يسبب للإنسانية الكثير من العناء والشقاء، ورأوا أن الإنسانية تستحق عالماً أفضل من هذا العالم المليء بالشقاء



فقدموا فكرة العالم الآخر الذي لا مكان فيه للشقاء لأنه عالم من الكمال المطلق. وعندما يستمد الإنسان قيمة من عالم مطلق فإنه يجب أن يتوقف عن مناقشة تلك القيم لأنها عندئد تكون مطلقة. والمطلقات غير قابلة للبحث، وكل نستطيع أن نفعله هو أن نتصرف طبقا لها.

إن حقيقة الأمر أننا نحن الذين نصوغ قيمنا كما أننا نحن الذين نصم معارفنا والسبب الذي يجعلنا نخاطر ونحدد قيمنا بأنفسنا هو أننا نستطيع نختبرها من خلال الخبرة الإنسانية. ونحن متواضعون بخصوص تلك القبمعني أننا نعرف أنها ليست نهائية، أنها تجريبية والقيمة في موقف معين قد لا تكقيمة في موقف آخر والسلوك الأخلاقي في موقف معين قد لا يكون أخلاقياً في موقف معين .

ولتوضيح هذا يقول التجريبيون في إن كل موقف أخلاقي ينبع من رغبة تحسين بعض جوانب حياة الإنسان، وكل حكم قيمي ينبع من رغبة في إعادة تنظ جانب معين من جوانب الخبرة الإنسانية. ماذا يجب أن يفعل الإنسان؟ هذا لا يم فصله عن الموقف الذي نشأ فيه، بمعني أنه لا توجد إجابة واحدة لهذا السؤال فيجب أن يفعله الإنسان يختلف من ثقافة لأخري، ومن عصر لعصر ومن موقف لآ داخل الثقافة الواحدة، فما يجب أن يفعله الإنسان يتغير بتغير الظروف المحي بالإنسان وبالنتائج التي يرغب الإنسان في الوصول إليها.

ويجب أن يكون واضحاً أن معيار النتائج Detrine of ensequience أهمية كبري في نظرية الأخلاق عند التجريبيين وذلك لأن مبدأ الفعالية صادق أيضاً في النظرية الأخلاقية كما هو صادق في نظرية المعرفة وأن العمل الطيب، العمل الأخلاقي، يقاس بالنتائج لتي تترتب عليه. فلو اعتقد الناس في مبدأ أخلاقي معين وتصرفوا علي أساس هذا المبدأ، ثم وجدوا أنه يؤدي دائما إلي نتائج غير مرغوبة فإنهم يتخلون عن ذلك المبدأ وقد حدث هذا بالفعل، فقديماً كان الناس يعتقدون فيما يسمي بالحق الإلهي للملوك والذي كان يعني الطاعة المطلقة من جانب



الشعب للملوك والحكام. وكان ينظر إلي تلك الطاعة علي أنها خير مطلق لأنها ما يريده الله من الناس، وفي النهاية تخلي الناس عن هذه الفكرة. وليس ذلك لأن الله قد غير رأيه ولكن لأن الفكرة أدت إلي نتائج غير مرغوبة، لقد أدت إلي الطغي والديكتاتورية والفساد، وبعض الأديان تنظر إلي الطلاق علي أنه شر، أنه كلرابطة إلهية، ولكن الكثيرون من الناس يغيرون رأيهم في هذا الموضوع. أن قيم الأخلاقية تتعرض للمراجعة والتغير وليس هذا لأن دينهم قد تغير أو أن تشريع جديدة قد وصلتهم من السماء ولكن تحريم الطلاق ترتب عليه نتائج سيئة ورأوا واقع خبرتهم أن إباحة الطلاق تتيح لهم حياة أفضل. وتحريم الخمر في الإسلام علي أساس معيار النتائج. فالقرآن الكريم يبين لنا أن في الخمر منافع للناس ولا أتمها أي الضرر المترتب عليها أكبر من نفعها ولهذا تم تحريمها.

ومعيار النتائج هذا ليس سوي الطريقة العلمية مطبقة في المسائل الأخلاة ففي الأخلاق، كما في المعرفة، يواجه الإنسان بموقف غير محدد، ويكون أما أساليب أو بدائل مختلفة، للتصرف في هذا الموقف والبديل أو الأسلوب الذي يؤ إلى نتائج مرغوبة نعتبره مبدأ أخلاقيا أو خيراً. وكما أن الطريقة العلمية تو الإنسان إلي معرفة نسبية، فهي توصل أيضاً إلي قيم نسبية، ولا يستطيع الإنس أن يدعي أنه باستخدامه للطريقة العلمية قد توصل إلي أي قيم مطلقة. وكل يمكن للإنسان قوله هو أنه في موقف معين يكون الأسلوب المفضل هو كذا وكذا.

إن تطبيق الطريقة العلمية في المسائل الأخلاقية لا يتم بنفس الأحكام الا يتم تطبيقها في العلوم الطبيعية. ففي العلوم الاجتماعية يجب أن يتعامل الإنسان مع المتغيرات ببطء وحرص وعناية أكبر مما في العلوم الطبيعية، فليس من الممكن إجراء التجارب علي الإنسان بنفس المصورة التي تجري بها التجارب في أنابيب الاختبار. ولكن إجراء التجارب من أجل معرفة النتائج في المسائل الإجتماعية والأخلاقية يمكن أن يتم من خلال فترة طويلة من الزمن، من خلال التاريخ، فلو نظرنا إلى التاريخ باعتباره أنبوية اختبار إنسانية عملاقة، أو باعتباره معملاً إنسانياً



ضخما عندئذ يمكننا القول إننا نتوصل إلي قيمنا بطرقة علمية تماماً كما نتوصل إلى معارفنا بطريقة علمية.

ومعيار النتائج يعني أننا نأخذ أيضا بمبدأ الفعالية في القيم الأخلاقي مثلما أخذنا به في نظرية المعرفة. فالخير إذن هو ما تثبت فعاليته، ومبدأ الفعال هذا عند الأخذ به في مسائل الأخلاق يزعج كثيرا من الناس لأنه قد يؤدي إ فوضى أخلاقية. فإذا قلنا أن الخير هو ما تثبت فعاليته من وجهة نظر الفرد فتل هي الفوضي حيث أن الخير من وجهة نظر فرد قد لا يكون كذلك من وجهة ذ الآخرين ويحاول التجريبيون التغلب على هذه الصعوبة بنقل مبدأ الفعالية إ المجتمع فما تثبت فعاليته هو ما تثبت فعاليته من وجهة نظر المجتمع وليس الف خرين ومن هنا يجب أن تكون الفعا لوك الفرد له نتائج تؤث نظر الآخرين أي أن النتائج يجب أن تكون مرغوبة من وجهة نظر المجتمع. ومن ه المنطلق فإننا يمكن أن نحكم على أخلاقية أو لا أخلاقية عمل معين وما يجب أن يك واضحا هنا هو أننا يجب ألا نستمد قيمنا من مصدر خارج نطاق الخبرة الإنسانية خارج نطاق المجتمع. ويمكن القول أن قيما مثل المساواة والأخوة تمثل الخير، لا لشـ سوى أن نتائجها الاجتماعية مرغوبة. إن قولنا إن كل الناس متساوون تعتبر فك طيبة. وهي طيبة ليس لأنها مستمدة من عالم آخر أو لأنها واضحة في حد ذات ولكن لأنها فعالة، أي أن نتائجها الاجتماعية والسياسية يرغبها الناس.

وإذا كان معيار القيمة هو أن تكون نتائجها مرغوبة من الناس، فمن ح أن نتساءل: ما الذي ينبغي أن يرغبه الناس؟ من الواضح أنه لا توجد لدي التربيين إجابة علي مثل هذا السؤال، مثل هذا السؤال يبحث عن إجابة نهائية في حين أن الفلسفة التجريبية لا تستطيع تقديم أي قيمة نهائية، أنها تقدم قيماً تجريبية نسبية. أن المصدر الوحيد للقيم هو الخبرة الإنسانية، وكما أن الخبرة الإنسانية تقدم لنا معارف نسبية فإنها تقدم لها أيضاً قيماً نسبية.



إن الشيء الوحيد النهائي في نظرية القيم عند التجريبيين هو اعتقادها بأن الخبرة الأخلاقية هي عملية ديناميكية، وذلك لأن هذه الفلسفة تؤكد علي عملية استخلاص القيم من الخبرة الإنسانية أكثر من تأكيدها علي القيم التكون من خلال تلك العملية أن الحياة الخيرة من وجهة نظر الفلسفة التجريب ليست الحياة طبقا لمجموعة ثابتة من القيم أن الحياة الخيرة عملية مستمرة البحث عن القيم واختبارها من خلال الخبرة الإنسانية ومن وجهة نظ التجريبيين يمكن القول إن "الحياة الخيرة هي البحث عن الحياة الخيرة".

The Good Life is Seeking the Good Life

ومن الواضح أن عملية البحث تتم باستخدام الطريقة العلمية.

## etics الجِيال etics الجِيال

إذا كان تطبيق الطريقة العلمية في المسائل الأخلاقية أمراً صعباً، ف تطبيقها في النواحي لجمالية يعتبر أكثر صعوبة. فإذا كنا نختبر مبادئ الأخلاقية باستخدام الطريقة العلمية فكيف يمكن تطبيقها علي الفن والموسي والشعر والرقص؟

يري جون ديوي أننا يجب أن نتخلي عن النظرة التقليدية للجمال والتي ت أن الأعمال الفنية مثل الرسم والموسيقي توجد بها عناصر للجمال. وأن ها العناصر موجودة سواء أدركها الإنسان أم لم يدركها. فالعمل الفني في رأي ديو هو أثر ذلك العمل في حياتنا بمعني أن قيمة العمل الفني تتحدد بأثر ذلك العمل في حياتنا بمعني أن قيمة العمل الفني تتحدد بأثر ذلك العمل في حياتنا كما نعرف هذا الأثر من خلال الخبرة.

ومرة ثانية فإننا نجد أنفسنا وجها لوجه مع معيار النتائج فقيمة العمل الفني يتوقف علي النتائج المترتبة عليه. أن الفلسفة التجريبية تصرعلي أن القيمة الجمالية تتحدد من خلال الخبرة الإنسانية، فالأنسان يعرف ما إذا كان عمل فني ما جميلاً أم لا من خلال ما يحسه وما يشعر به في وجود ذلك العمل الفني



فلو استمع الناس إلي احدي سيمفونيات بتهوفن، ثم سألنا: هل هذه السيمفونية جميلة ليبحث عنها الناس فإذا وجدوها قرروا أن تلك السيمفونية جميلة، ولكن الإجابة ببساطة، تكمن في إحساس الناس عند سماعهم لها، ما إذا كان السيمفونية جميلة أم لا يتوقف على النتائج المترتبة على سماع الناس لها.

وبالطبع جب أن يكون هناك ناقدون فنيون ليوضحوا للناس الأعمال الجي من الأعمال غير الجيدة، ولكن هؤلاء النقاد لا يمكنهم فرض أعمال فنية أو معا غنية علي الناس لأنهم يستمدون معاييرهم في النهاية من الناس، ولو استمر النق لفترة ويلة في الهجوم علي الأعمال التي يفضلها الناس لتوقف لناس عن قر كتابات أولئك النقاد.

إذن. فمعيار القيم ية هو الذوق العام Pulic الذي يتح خالخبرة الإنسانية.

وظيفة العمل الفني إذن هو الاتصال Commenication فكل عمل يو شيئاً ما لأولئك الذي يستمتعون به عن طبيعة خبرتهم بالعالم. فالعمل الف يقدم العالم للناس من خلال الخبرة الجديدة التي يمرون بها أثناء استمتاع بالعمل الفنى.

وهدف الفنان طبقاً لفلسفة التجريبية، ليس هو التأمل في القيم الجمال النهائية ثم تصويرها وتقديمها لبقية الناس في صورة أشكال وألوان وأصوات ولا هدفه الوصول إلي استبصارات جديدة وخبرات جديدة بالعالم، ثم استخدام مهارته في جعل الآخرين يمرون بتلك الاستبصارات والمشاعر والخبرات، وبذلك يشترك الناس في الاستمتاع بالمعانى الجميلة التي يتضمنها العمل الفني.



### خامسا: التطبيقات التربوية للفلسفة البراجماتية:

#### أ - هدف التربية:

يري جون ديوي أن التربية ليست أعداداً للحياة بالشكل الذي تنادي التربية التربية التقليدية التي تتصور صورة معينة للحياة في المستقبل شم تقوم بإعالتلاميذ لتلك الحياة، فالحياة دائمة التغير ولا يمكن التنبؤ بما ستكون عليه عند يتخرج التلاميذ.

وعلي هذا لا يمكن أعداد التلاميذ للحياة في المستقبل الذي لا تعرفه الآ وهذا يبين عدم إمكان تحقيق هذا الهدف من خلال التربية التقليدية.

إن التربية كما يري جون ديوي، عملية إعداد للحياة من خلال الحي فسها. فالمدرسة تتحول إ مع مصغر يتفاعل معه التلاميذ، و فا يتيح للتلاميذ تعديل وإعادة بناء خبراتهم ولذلك يعرف جون ديوي التربية بأذ إعادة بناء الخبرة.

## Education is the Reconstruction of Experience

ويري جون ديوي أن التربية عملية نمو من خلال إعادة بناء الخبرة، ويا أن النمو عملية مستمرة مدي الحياة، صحيح أن النمو الجسماني قد يتوقط مرحلة معينة ولكن الجوانب الأخري من شخصية الإنسان كالجانب المعر والجانب الاجتماعي تستمر في النمو طالما استمرت الحياة، ويري جون أن هد التربية هو النمو. ولكن لما كانت التربية عملية نمو فإن هدف التربية هو مزيد من التربية. وهذا يعني أن التربية لا تتوقف بتخرج التلميذ من المدرسة بل أنها عملية مستمرة مدي الحياة. وهذا يوضح أنه في فلسفة جون ديوي يتوحد الهدف والعملية. فهدف التربية هو مزيد من التربية.

وإذا كان هدف التربية هو النمو، فمن حقنا أن نتساءل أي نوع من النمو؟ أو النمو في أي اتجاه؟ ولم يقدم جون ديوي أي إجابة لمثل هذه الأسئلة، فلم يحدد نوع



النمو أو الإتجاه الذي يجب أن يأخذه النمو. ولكنه يري أنه من وجهة نظر التربية كنمو فإن السؤال الذي يمكن أن نسأله هو ما إذا كان النمو في إتجاه ما يسمح بمزيد من النمو في المستقبل أم لا. هل هذا الشكل أو النوع من النمو يخلق ظرو تسمح بمزيد من النمو في المستقبل؟ أم أنه يخلق ظروفا تعرقل النمو في المستقب وهذا يعني أن النمو الحقيقي هو الذي يسمح باستمرار النمو أي معيار النمو مزيد من النمو.

ولقد انتقدت البراجماتية الفلسفات السابقة ورأت أن التربية ليست إعلاحياة المستقبلية زوقد عارض ديوي بالقول أن مثل هذه التربية إنما تؤدي إفقدان الحوافز النفسية عند الطفل وإغفال قواة الدافعة، كما أنها تؤدي إلي نالتردد والتسويف وتهم قائم بين الأطفال من فروق فردية، ويالتربية كإعداد للحياة يمكن أن تكون هدفا عمليا إذا كان المجتمع مجتمعا جامممحافظا علي نظمه وتقاليده وإذا كانت الحياة ستوجد وستسمر علي ما كاذ عليه بعد فترة الإعداد.

ولما كانت البراجماتية ومن بالتغير وبمجتمع دائم التغير فإن التربية الحياة ذاتها، لذا عمدت البراجماتية علي تأكيد تفاعل الطفل مع البيئة والمجت بحيث يشارك الطفل في حياة المجتمع مشاركة إيجابية وفي ذلك يقول ديوي كنا بحاجة ماسة إلي الإعداد لحياة مطردة النمو كان حتما علينا أن نصب جم ما في وسعنا من مجهود في إثراء الاختيارات الحاضرة وزيادة معناها، فإذا تس الحاضر إلي المستقبل تسربا الاشعوريا، أصبح المستقبل مكفولا ويؤكد ديوي أن التربية إذا صح أن تكون هي إعداد فإن ذلك يعني الحياة الحاضرة لا المستقبل ويوضح ذلك بالقول يعني في المقام الأول أن يأخذ الشخص صغيرا كان أو كبيراً من خبرته الحاضرة كل ما يمكن أن يأخذ فإننا بذلك نضحي بإمكانيات الحاضر في سبيل إحتمالات المستقبل. فإذا ما حدث ذلك فإن الإعداد الصحيح للمستقبل فكرة ويضبع أو يشوه، وأن فكرة استخدام الحاضر لمجرد الاستعداد للمستقبل فكرة



مناقضة لنفسها إذ أنها تغفل وتستبعد نفس الظروف التي يستطيع الشخص بفضلها أن يستعد للمستقبل. ذلك أننا نعيش دائما في الحاضر الذي نعيش فيه لا في وقت سواه، وإذا لم نستخلص في كل ساعة من ساعات الحاضر المعني الكامل لخبرة حاضرة ساعة حدوثها فإننا لا نعد فقط لأن نغفل هذه في مستقبل الأيام. وههو الإعداد الوحيد الذي تكون له جدوي في المستقبل.

والبرجمانية تعترض علي محاولة تربية الأطفال طبقا لأهداف محددة فرض أنماط من التحصيل سابقة علي الظروف التي قد يستخدمونها فيها. وإ تري أن الأهداف يجب أن تكون مرنة، تحدد وفقاً لما يترتب علي الخبرة من نتائج تؤمن بأهداف ثابتة محددة تخضع لها سائر الأهداف مثل التربية لأجل مهنة معي تري أن المحاولة التي تر قرير هدف واحد للتربية إنما هي قي ونحن نستطيع اصطناع عدة أهداف عامة يتفق بعضها مع بعض. إذ هي ليست وجوه مستقبلية نتوخي منها الإحاطة بالظروف الراهنة وتقدير احتمالاتها.

والبراجماتية تري أن الأهداف ينبغي أن تكون نابعة من الأطفال أنفس واحتياجاتهم وهذه الأهداف ليست غايات بعيدة، وتري أنه الهدف أنما هو غا ووسيلة للعمل في آن واحد فالأهداف تنبع من رغبات الأطفال أنفسهم وتكت قيمتها من خلال العمل الذي يقوم به الأطفال أنفسهم.. فكل وسيلة هي غاية وقت حتي نصل إليها، كما أن كل غاية بعد تحقيقها تصبح وسيلة للتقدم بالعمل، وكانت الحياة متغيرة والطبيعة الإنسانية ليست جامدة أو ثابتة بل قابلة للت والتشكيل كما رأت البراجماتية لذا ينبغي أن تكون الأهداف دائما متغيرة ومرنة. ويصح لنا القول بأن هدف التربية من وجهة نظر البراجماتية إذا صح ذلك القول هو التكيف مع التغيير أو الموائمة بين الفرد وبيئته ومجتمعه في تغيرهم المستمر.

## (ب) المنهج: -

فالمنهج من وجهة النظر البراجماتية يجب أن يبدأ ويتطور وفقاً لحاجات الأطفال ومتطلبات نموهم وفي ذلك يقول ديوي عندما نستن منهجا يجب أن نحسب



حسابا لوفاء الدروس بحاجات الحياة الاجتماعية الحاضرة فنختار منها ما نرمي به إلى وجوب إحلال الضروريات في المحل الأول والكماليات في المحل الثاني وهكذا فإن المنهج يوضع وفقاً لمتطلبات نمو الطفل في البيئة الاجتماعية.

وتنهب البراجماتية إلي أن منهج النشاط هو الطريق الأمثل لاكتسالموفة تحت أية ظروف ونحن ندرك الأشياء علي أحسن وجه ممكن بوضع المشكم موضعها والعمل علي حلها، فالمناهج يجب أن توضع وفقاً لميول الأطفال وحاجات في حياتهم الاجتماعية. والتعلم أنما يتم عن طريق النشاط وإثارة الاهتمام ومواجهة المشاكل والعمل علي إيجاد الحلول لها. ويرفض ديوي المناهج القائد علي المواد والمفروضة علي التلاميذ والتي لا تعتمد علي نشاطهم وحاجاتهم ويري ذه المناهج المفروضة التي عن الغير تجنح إلى أن تكون لفظية

ومن الضروري أن تحمل المناهج المدرسية نفس سمات الكون الذي يعيش فه التلاميذ. وعلي هذا فالمنهج لم يعد مجموعه من الحقائق والأفكار أو جسماً مه المعارف المتي يجب علي التلاميذ من خلالها التعرف علي سمات الديناميك والصيرورة التي تميز هذا العالم. إن المصدر النهائي الذي نحصل منه علي معارفنا الخبرة الإنسانية التي هي عملية ديناميكية متغيرة وبالتالي فمعارفنا لا يمكن تكون ثابتة ولا مطلقة. وهذا يحتم أن ينشغل الإنسان دائماً بمراجعة وتصح معارفه عن هذا العالم، فالمنهج كوسيط بين التلاميذ والوجود أو كأداة لرب التلاميذ بالكون المذي يعيشون فيه يجب أن يقدم لهم سمات ذلك الكون وه الصرورة والديناميكية.

وعلي هذا الأساس يختار البرجماتيون الدراسات الاجتماعية باعتبارها أقرب المواد إلى الطبيعة غير المستقرة وغير المحددة لهذا الكون فتلك الدراسات تتناول الإنسان والمؤسسات المختلفة التي اخترعها لتنظيم حياته. وباستثناء الفنون فإن تلك الدراسات تعتبر أقل المواد الدراسية استقراراً وانتظاماً وبالتالي فهي أقرب المواد إلى طبيعة الكون وعلى هذا يجب أن تعطى أهمية كبري لتلك المواد في حياة النشيء.



وقد أثرت هذه النظرة كثيرا على التربية في الولايات المتحدة الأمريكية التي هي موطن تلك الفلسفة وأدى ذلك إلى حدوث تغييرات كبيرة في مناهج الدراسات الاجتماعية حيث ظهرت مواد جديدة في الدراسات الاجتماعية مثل المواطنة، الح الاجتماعية، مشكلات الديمقراطية الأمريكية الغرض منها تقديم التراث الاجتما للتلاميذ. لقد تعود الناس قبل ظهور التربية التقدمية أن تتم دراستهم للتاريخ طب للترتيب الزمني للأحداث فما حدث في الماضي قد حدث ولا سبيل للتدخل فيه. ما نستطيع أن نفعله عندئذ هو أن نتعلم ذلك الماضي. ولكن السبب الرئيسي لدرا التاريخ، كما يقول التجريبيون، هو فهم الحاضر، ولهذا فإننا يجب أن نبدأ تعلمنا النواحي الاجتماعية من الحاضر، ففي مادة بعنوان" "مشكلات الديمقراط الأمريكية" سوف يبدأ التلاميذ من مشكلات حقيقية في الحياة مثل الجريمة لعنصري، وهكذا.. وعندئذ سوف ت طلاق جناح الأحداث، جه المدرس والتلميذ لفهم تلك المشكلات واقتراح الحلول لها وأثناء ذلك يحتاج التلم إلى معارف من فروع المعرفة المختلفة يحصل عليها عن طريق المكتبة وهذا يل الحواجزيبن المواد الدراسية المختلفة كما أنه ينمى مهارات مختلفة لدي الطلاب

ولهذا فإن المنهج عند البراجماتيين يتكون من سلسلة من المشكلات التحتاج إلى حل ومن الجدير بالذكر أن تلك المشكلات لا تحدد مسبقاً، ولك يحددها التلاميذ طبقا لاهتماماتهم وحاجاتهم، وعلى ذلك فإن هذه المشكلات سوتنبع من الوجود الحقيقي الذي يمكن للإنسان أن يؤكده ألا وهو الخبرة الإنساذ ولهذا فإننا نجد أن طريقة المشروع قد ازدهرت عند التجريبيين.

وبالطبع تهتم التربية التقدمية بالعلوم الطبيعية في المجال الذي حققت فيه الطريقة العلمية نجاحاً كبيراً، كما أنها توضح لنا بجلاء خاصية التغيير الدائم في هذا الكون، ولهذا فالإهتمام في تدريس العلوم الطبيعية يجب أن يتركز علي الطريقة العلمية، فالمعارف العلمية تتغير باستمرار ولهذا لا يمكن إعطاؤها كل الاهتمام.



ويري التقدميون أن المواد ذات الطبيعة الاستاتيكية يجب ألا يكون لها مكان في المنهج فاللغات القديمة كاللاتينية والإغريقية يجب أن يتوقف تدريسها وذلك لأنها لا تتميز بالديناميكية بسبب انعزالها عن الحياة. كما أن انعزالها عن الحيجعلها غير ذات فائدة للإنسان وبالتالى يجب أن تخلو منها المناهج.

ويعارض التقدميون تقسيم المنهج إلي مقررات دراسية منفصلة عن بعض فمثل تلك المقررات تعطي للتلاميذ انطباعا بأن الكون موجود في حالة من الثبا وأن المعارف التي يدرسونها في المواد المختلفة تمثل المعرفة النهائية عن هذا الكون، و التعليم يعني التمكن من تلك المعارف سابقة الأعداد وهذا غير صحيح.

# طريقة انتمام طريقة حل الشُّكلات

لما كانت الميتافيزيقا عند البرجمانيين تدور حول الخبرة الإنسانية، و كانت نظرية المعرفة عندهم تعتمد علي الطريقة العلمية، فإنهم قد وجدوا المشكلات التي يواجهها الإنسان في الحياة محوراً عملية التعلم، فالموقف المشكلة هو بداية عملية التعلم. ولكن الذي يحدد ما إذا كان الموقف مشكلة أم لا هو المتعلم نفسه فالمشكلة عندئذ هي مشكلة المتعلم وليست مشكلة مفروضة عليه.

تتمثل نقطة البداية في التربية التقدمية في تعرف التلاميذ علي اهتماماتهم والجوانب المختلفة من العالم التي تمثل مواقف مشكلة بالنسبة لهم. فالتلاميذ يجب أن يروا الموقف على أنه موقفهم وأن يروا المشكلة على أنها مشكلتهم وبالطبع فإن



المدرس يستطيع أن يقدم لهم العديد من المواقف والمشكلات وعندئذ تكون المشكلات المدرسية مصطنعة وغير نابعة ن التلاميذ، وبالتالي لا تحقق لهم النمو المطلوب.

## Child- centered Education الشركزة حول الطفل

تهتم التربية التقليدية بتوصيل المادة الدراسية إلي التلاميذ، وبالتالي ف محور الاهتمام في ذلك النوع من التربية هو المادة الدراسية ولذلك تسمي بالترب المتمركزة حول المادة الدراسية التربية هو المادة الدراسية Suject-motter-centered education أي نقطة البداية في التربية التقدمية فهي اهتمامات التلاميذ وحاجاتهم. أي التلاميذ هم محور الاهتمام في العملية التربوية، ولذلك تسمي بالتربية المتمرك حول الطفل م فالتربية يجب أن تؤسس علي الأسئلة التي تدور في ذهن الطفل م ذا تسقط أوراق الأشجار في الماذا ينضم الناس إلي اتحادات الم اذا يختفي القمر في أعماق الفضاء ولا يعود للظهور مرة ثانية؟ ويعترف التقدميون بالتربية عملية مربية بالفعل.

وعندما تتم هذه الخطوة الأولية وهي تحديد اهتمامات وحاجات التلام بصورة مبدئية فإن عملية التعلم تسير طبقاً لخطوات الطريقة العلمية التي سسرحها والتي يسميها جون ديوي" طريقة حل المشكلات oblem Sdving شرحها والتي يسميها جون ديوي" طريقة حل المشكلات Method" يقوم المدرس بتشجيع تلاميذه علي جعل اهتماماتهم أكثر تحديداً يقومون بتحويلها إلي مشروعات قابلة للدراسة ويقومون بتقديم حلول لما يواجههم من مشكلات ثم يختبرون تلك الحلول ويصلون إلي استنتاجات بخصوص المشكلات التي درسوها.

من الواضح أن هذه السلسلة من الأنشطة تحتاج من التلاميذ الكثير من المعلومات وسوف تحتاج إلي مهارة في تنظيم وكتابة تلك المعلومات ومهارة في عرض النتائج علي الآخرين لهذا يجد التلاميذ أنفسهم في حاجة إلي تعلم الكثير من المعلومات مثل الخلفية التاريخية للمشكلة والمعلومات المتصلة بها الآن وبذلك



يتعلمون الكثير من مهارات القراءة والكتابة والكلام كما أنهم يتعلمون كيفية تطبيق الطريقة العلمية في حل المشكلات. من هنا يتضح أن التلاميذ يتعلمون المحتوي أي المادة الدراسية أو المعرفة والفرق بين التربية التقدمية والتربية التقليد عندئذ هو أن التلاميذ في التربية التقدمية يستخدمون المعرفة وباستخدامهم يتعلمونها.

لهذا فإن" طريقة المشروع" تعد الطريقة المفضلة للتعلم لدي التجريبي وهم يعتبرونها النسخة التربوية من الطريقة العلمية وبالطبع فهي نسخة مبسحيث يعتقد التقدميون أن التلاميذ ابتداءاً من الصف الأول الابتدائي يتعلمطبقاً للطريقة العلمية أي طريقة حل المشكلات.

## : <u>Risi</u>) (

إن التربية البراجماتية لم تجعل من المعلم محوراً للعملية التربوية كما ر الفلسفات التقليدية بل جعلت الطفل ونشاطه محوراً للعملية التربوية ووظي المعلم من وجهة نظر البراجماتية ليس هو مجرد تدريس للأفراد بل تكوين الح الاجتماعية الصحيحة فهو ليس موجودا في المدرسة الفرض أو تلقين آراء معي علي الطفل ولكنه موجود في المدرسة كعضو في الجماعة يختار الخبرات التي سو تقدم الطفل للتفاعل معها وليساعده في إتباع الطرق لمواجهة مشاكله وحل فمهمة المدرس أن يقرر بما لديه من خبرة أوسع وحكمه أنضج كيف يجب أن يق نظام الحياة للطفل.

ويمكن النظر إلي دور المدرس في التربية البراجماتية علي أنه مدير أو موجه لمشروع بحث Research-Proect Director وهذا التشبيه قريب جداً من الواقع، فالمدرس عند استخدامه لطريقة حل المشكلات يستخدم ويوجه طاقات التلامين بحيث يجعلهم في حالة نشطة. التلامين في الطريقة التقدمية ليسوا مجرد مستقبلين سلبيين للمعلومات كما في التربية التقليدية ولكنهم مشاركون



نشطون في عملية التعلم. أنهم يبحثون ويستقصون ويقرأون ويفكرون ويختبرون وهكذا هم في حالة من النشاط. وكل هذا يتم تحت إشراف المدرس وبتوجيه منه

ودور المدرس كموجه لمشروع يتطلب منه أن يحفظ للتلامية حالة م الانسجام والتناغم بحيث يمكنهم التعاون والعمل كفريق وان يحفز كل فرد المشاركة الكاملة. عندئذ يمكن القول بأن المدرس يوفر لتلاميذه الفرصة الكام للنمو الأصيل وهذا يوضح أن فهم المدرس للدوافع الإنسانية والأسس النفس للسلوك وكل الجوانب الأخري للشخصية يلعب دوراً هاماً وحاسماً في قيادا لعملية التعلم، فالمدرس بجانب احتياجه لمعرفة المادة الدراسية يحتاج لمعرفة تلامي وتري البراجماتية أن المدرس يجب أن يتصف بالعطف والقدرة علي تفسير وف مور وأن وظيفته هو م لطفل عندما يكون أمام صعوبة و

التلميذ العام علي ضوء خبراته التي لم يحصل عليها الطفل بعد فدور المعلم هو المخطط المنظم لحدوث عملية المتعلم ولكنه ليس هو المتسلط أو القائد الدكتاتوري. ولقد أكدت البراجماتية علي أهمية الأسلوب الديمقراطي والمشار والمتعلون بين المعلم والمتعلم وأن يتبع الأسلوب الديمقراطي في تقرير سير العم بالمدرسة فقرار الأغلبية ينبغي أن تخضع له الأقلية لأنه يخدم المعظم إن لم يخجميع الأعضاء. وتناشد البراجماتية بإعطاء قدر كبير من الحرية للمتعلم يبدي رأية ويشترك ويختار ما يريد تعلمه ولكن في حدود حكم الأغلبية وإقرارها لأنه لا يتسني إلا بالديمقراطية السماح بالتعبير عن جميع وجهات النظر وتحق إجماع لذا يجب أن تشجع المدرسة والمعلم الروح الديمقراطية ايجابيا وأن تسمح لطلبتها بأكبر نطاق ممكن من الحكم الذاتي.

وإذا ما حاولنا أن نعرض لأوجه النقد التي وجهت إلي البراجماتية بوجه عام كفلسفة تربوية يمكننا أن نوجز ذلك في الانتقادات التالية:



- (أ) أن الفلسفة البراجماتية بوجه عام (فيما عدا وليم جيمس) ترفض الجانب اللامادي أو الروحي ولذا فهي فلسفة مادية.
  - (ب) الفلسفة البراجماتية تؤكد علي النفع العلمي ولو سلمنا بهذا لأصب الفلسفة كلها جريا وراء تحقيق النفع العملي ولأصبح البحث عن الحقي بحثا ثانويا بالقياس إلي البحث عن النفع العملي وقد يؤدي هذا إلي هالفلسفة نفسها باعتبارها بحث إيجابي عن الحقيقة.
  - (ج) البراجماتية لا تقدم لنا بحثا إيجابيا عن الحقيقة لأنها في صميمها لي الا منهجا لاكتشاف الخطأ والأفكار الخاطئة (وهي الأفكار التي ليس آثار عملية) ومعني ذلك أنها بحث سلبي عن الحقيقة وليست بحثا إيجا فإذا كانت الأفكار المحيحة م نابر جماتيه فلا يمكننا أن نلخص للقول بأن الأفكار التي ليس لها آثار عمله هي الأفكار الخاطئة وإلا كان في ذلك مبالغة.
  - (د) أن معيار الحقيقة لا يمكن أن نحضره فقط في الميدان الضيق المحدود الا يرتضيه البرجماتي وهو الآثار العملية للفكرة فصدق القضايا العلم والأخلاقية مثلاً ليس محصوراً فيما تترجمه هذه القضايا من آثار عملية دنيا الواقع والعمل الناتج، فقد أمنت الإنسانية علي مر العصور بمفهومه أخلاقيه كثيرة وعلي الرغم من إيمانها المطلق بها لم تحاول أن تبح عما لها من آثار عملية.

#### هذا عن أوجه النقد لها كفلسفة وماذا يوجه لها أيضا من نقد كفلسفة تربوية.

أن مبدأ المدرسة التي ترتكز علي الطفل Child Centred School قد تعرض إلي كثير من النقد علي أن هذه المدرسة بلا أهداف ولا تعرف إلي أين هي ذاهبة.. فالنشاط الذي يؤدي إلي النمو لا يكون إلا في حالة وجود هدف محدد وليس مجموعة من الأهداف المتصلة.



- وجه كثيرا من النقد إلي القول بأن الطفل يجب أن يتعلم طبقا الاهتماماته الخاصة فإذا لم تكن لديه اهتمامات خاصة.. هل يعني ذلك عدم تعليمه ؟؟ ويري النقاد أن مثل هذا الهدف قد يصلح للطالب التعليم الجامعي ولا يصلح للطفل في المدرسة الابتدائية. مثلا.
  - أن التعليم عن طريق حل المشكلات يؤدي إلي تحرر عقلي أكثر أصد مما يمكن الوصول إليه عن طريق الطرق الأخرى قضية مازالت مو خلاف ونقاش، بل أن الدراسة التي أكدت ذلك (دراسة الثماني سنو ١٩٢٣) يصر كثير من النقاد علي أن عدد المتغيرات غير محكوم التجرية الأمر الذي شكك في نتائجها.
  - ليس من السه تماما المعني المقصود بالتربية م لح ذاتها بدون تعريف واضح شامل لمعني الحياة والغرض منها. ولقد أو بود Bode أن المدرسة لا يجب أن تكتفي بأن تقود الطفل إلي أن يح بل يجب أن تجعله يسمو فوق وجوده الحالي وأن يتغلب علي أي عادة تعوق نضجه أن الاهتمام بمتطلبات المستقبل علاوة علي الاهتم بالحاضر هو جزء من الحياة العاقلة وبالتالي هو جزء من التربية ذات
- أن القول بأن المدرسة هي المجتمع لا يقبله بعض النقاد بل يرون المدرسة عبارة عن مرحلة تعليمية صناعية تكتنفها قيود ونواح تختلا عما يحيط بالحياة ككل. فهي ليست الحياه بل مرحلة واحدة من مراحل الحياة. وإذا كانت المدرسة هي المجتمع فكيف يمكن للمدرسة أن تسهم في تقدم المجتمع أنها ستكرر صورة المجتمع الخارجي. وهنا يري البر جماتيون أن المدرسة يجب أن تختار أفضل عناصر الحياة كما هي الأن وكما يجب أن تكون. غير أن التربية في هذه الحالة لن تكون هي الحياة ذاتها بل الحياة كما يجب أن تكون وهذا تناقض تقع فيه المرحماتية.



إذا كانت الديموقراطية هي رأي الأغلبية فما هو الشأن بالنسبة للأقلية ان طغيان الأغلبية مثله مثل طغيان الأقلية له أخطاره يجب أن نتذكر أن رأي الأغلبية لا يلزم بالضرورة أن يكون أبعد نظرا وأكثر سخاء الفرد. وأن الرأي العام أو التفكير الجماعي أحيانا ما يعجز عن رؤ بعض النواحي الخلقية والفكرية التي قد لا يعجز العقل الفرد عرؤيتها. فكثير من الاصطلاحات قد أمكن تحقيقها بالشجاعة والمثا التي أبداها أفراد كانوا علي استعداد لتحدي الرأي العام في سبيل آمنوا بأنه حق. لذلك يجب أن نتأكد من أن التعاون يجب أن يكون حفي ذاخل المدرسة وليس مفروضا وبعبارة أخري يجب ألا يصبح التعالي الذي أكدته البراجماتية التزاما على الأفراد.

انكرت واستبعدت البراجماتيه أهمية تدريس الأديان السماوية بالمدار ورأت أن الدين الذي تسير عليه المدرسة هو الديمقراطية أي أنها أحلت يمكن القول بأنه دين إجتماعي محل الديانة السماوية.

أن البراجماتية كما تصور البعض قد خلقت إنسانا مدللا وأهملت تعلى الأطفال وبدا أفسدت المجتمع الأمريكي في الوقت الدي أطلق ف المجتمع السوفيتي أول سفن الفضاء (١٩٥٧) علما بأن التربية الروس تسلطية وغير ديمقراطية إلا أنها حققت تقدما مذهلا لأنها خلق بنظامها التربوي مواطنين أفضل تعليما وتربية ممن خلقتهم الترب البرجماتية.

# المُصلِ الجُامِسِ

# الوجــــودية

#### EXIST ENTIALISM

## أولاً:- نشأة الوجودية وتطورها:

- (١) الأفكار الأساسية للوجودية.
- (٢) أراء بعض الفلاسفة الوجوديين:
  - (أ) سورن كيركجود
    - (ب) جان بول سارتر.

#### نبا:المبادئ الأساسية للو

- (١) طبيعة الوجود.
- (٢) الطبيعة البشرية.
  - (٣) طبيعة المعرفة.
- (٤) طبيعة الحقيقة.
  - (٥) طبيعة القيم.

## ثالثاً:- التطبيقات التربوية للوجودية:-

- (١) أهداف التربية.
  - (٢) المنهج.
- (٣) طرق التدريس.
  - (٤) التقويم.
- (٥) العلاقة بين المعلم والتلميذ.
  - رابعا:- تقويم الوجودية.



# أُولاً: نُشَاةُ الوجوديةُ وتطورها:ـ

الوجودية كما يدل عليها اللفظ "وجودية" هي فلسفة الوجود الإنساني وهي تستند إلي مبدأ أساسي سهل بسيط، هو أن وجود الإنسان هو ما يفعله، وأفع الإنسان هي التي تحدد وجوده وتكونه، ولهذا يقاس الإنسان بأفعاله، فوجود كانسان بحسب ما يفعله، وذلك ضد مذهب القائلين "بالماهية" أي الذين يفترضم ماهية سابقة على وجود الإنسان وعنها تنشأ أفعاله، ووفقاً لها يحكم عليه.

أن الوجودية تعني Existance (أن الوجود سابق على الماهية) فهي تعني الإنسان يوجد أولاً يتعرف على نفسه ويحتك بالعالم الخارجي فتكون له صف ويختار لنفسه أشياء هي التي تحدده.

وكما يقول سارتر نهذه الرؤية إن وجود الإنسان يسبه ه، يستطرد موضحاً: "أننا نعني بذلك أن الإنسان يوجد أولاً وقبل كل شيء ويوا نفسه وينخرط في العالم ثم يعرفنا بنفسه فيما بعد. وإذا كان الإنسان كما يالوجوديون غير قابل للتعريف فإن السبب هو أنه في البداية الشيء والا يكون شيئا فيما بعد، وعندئذ سوف يكون على نحو ما يصنع من ذاته.

والواقع أن كل فلسفة حديثة لها بطريقة أو بأخري جنور في الماض والوجودية ليست استثناء من هذه القاعدة، ومع ذلك فمهما كانت جنور الوجود عميقة، فإنه لم يكن هناك حصاد للدراسات التي تناولتها إلا بعد الحرب العالم الأولي بقليل(١٩١٤ - ١٩١٨).

كانت بداية الأفكار الوجودية في ألمانيا علي يد كير كجورد الأب الحقيقي الأول للوجودية، الذي أكد في فلسفته الوجود الفردي الإنساني في مقابل الإهتمام بالجماعة، والوجود الإنعزالي الفردي في عصر سيطر فيه العقل، وفقد فيه الإنسان فن العيش، ولم يعد يعرف كيف يعيش، هذا الإنسان المفرد أو الذات المفردة هي مركز البحث عند كيرجورد، وأحوال الإنسان الوجودية الكبرى مثل الموت



والخطيئة والقلق والمخاطرة.. الخ، هي المقومات الجوهرية لوجوده، والحرية والمسئولية والإختيار هي المعاني الكبري في حياته.

وعلي هذه الأسس أقام هيدجر، وباسبر زبناء الوجودية بعد أن تأثر بص خاصة بمذهب الظاهرات الذي وضعه هوسر ل، وهو منهج يهتم بالدراسة الحدس للماهيات بالرجوع إلي الوعي وليس التفسير العلمي الإستقرائي أو الإستنباط ورفض الأخذ بالمعلومات السابقة أو الخاضعة للتجربة الحسية، بل يري أن المعر تأتي مباشرة من الوعي، والوعي هو إدراك المرء لذاته وما يحيط به، والحقيقة للفهي الحقيقة التي تعيش في وعيه، ويعد هيجر وباسيرز علي رأس المثلين المعاصر للفلسفة الوجودية.

ثم انتقلت الفلسف ية من ألمانيا إلي فرنسا، وسيطرت لسولفرنسية خلال الحرب العالمية الثانية وما بعدها، ويمثلها في فرنسا جبريل ماروجان بول سارتر ثم ميرلويونتي والبيركامي ومارتن بويو بول تيللي.

وقد جرت العادة علي القول بأن هناك وجوديتين فرنسيتين، وجودية سا الملحدة ووجودية جابرييل مارسيل الدينية أو المؤمنة.

والواقع أن تيار الوجودية المسيحية لم يبلغ من القوة والأهمية ما بلغة ت الوجودية الملحدة، أولاً لأنه لم يجد قيادة فكرية نظرية كتلك التي وجدها ت الوجودية بالملحدة في رجال كبار كجان بول سارتر، وميرلوبونتي ولأنه ثانياً يحسن استغلال الهزة العنيفة التي أثارها انبعاث الحركة الوجودية بعد عهد التحرير في شخص زعيمها الملحد جان بول سارتر.

الوجودية المؤمنة وجودية متفائلة تقول بالمشاركة والمحبة، تؤمن بمبدأ الوحدة التي ترجع بأساسها إلى الفلسفة الأفلاطونية والمسيحية والتي تقول بالمحقيقة الخالدة، الوجود في هذا الإتجاه المؤمن كما عبر عنه مارسيل خالد أبدي غير مستهلك، وعن طريق المشاركة بالوجود وعن هذا الطريق وحده— يمكن



للإنسان أن يقهر الوحدة واليأس، ففي الوجود نصل إلي أعماق الروح الإنسانية وهي إشباع لتجربة الحب والإبداع.

ويحمل مارسيل بشدة علي فلسفات اليأس والعبث واللامعقول أن طري ويحمل مارسيل بشدة علي فلسفات اليأس والعبث واللامعقول أن طري الأمل مفتوح، وأن الإنسان باستطاعته أن يتجاوز وجوده وأن يعلو علي نفسه، ها التعالي لا يعني في الحقيقة سوي حركة الذات المستمرة في نزوعها نحو الوج الحقيقي، كما تختلف فلسفة مارسيل الوجودية عن فلسفة هيدجر أو سارتر في أذ ليست مجرد فلسفة زمانية تقول بتناهي الوجود البشري، بل هي فلسفة فوق زماذ تحاول أن تبحث للإنسان عن طريق لتخطي كل من "المتناهي" "والزماني" من ألوصول إلى" المتعالى "أو"الأبدى "أو الله.

وينتمي باسبرز إلي تجاه الوجودي المؤمن، ويتفق مع مار رف ما ذهب إليه بعض فلاسفة الوجودية الذين أعلنوا أن الذات تحيا في شبه عزلة انفصال، ويؤكد علي العكس— أن الذات لا تكون ذاتاً "حقيقة" اللهم إلا إذا تفتح لغيرها من الذوات كما يعلق باسبرز أهمية كبري علي مفهوم" التواصل" لأنه يا أن " الحرية" لا تعيش إلا في عالم من الحريات.

وتقف الوجودية الملحدة موقفاً متشائما، حيث تري في الوجود مأساة جا لا معني لها تأخذ بخناق الإنسان، وتري في الغير مصدر عذاب الذات، وتقول على السان سارتر أن" الجحيم هو الغير" كما ترفض هذه الوجودية الملحدة فكرة الإيم بخالق وتري أنه ليس المهم أن تؤمن بوجود خالق، فالمشكلة ليست مشكلة وجوده أو عدمه، وإنما المشكلة هي الإنسان، الإنسان الذي يحب أن يجد نفسه الضائعة وأن يقتنع باستحالة وجود قوة غير قوته تستطيع أن تحرره، وليس هناك ضرورة لأن توجد عالماً آخر غير عالم الذاتية، فوقه أو أعلى منه.

وبرغم نزعة سرتر الإلحادية إلا أن دوره كان واضحاً في التعبير عن الوجودية بعبارة واضحة متميزة أتاح لها الديوع في الأوساط غير الفلسفية وله أيضاً فضل الربط بين



الوجودية وبين الالتزام في معركة الحياة الفعلية السياسية وغير السياسية، وفضل توكيد أو استخلاص بعض جوانب الفلسفة الوجودية عند هيدجر وإبرازها في تحليلات عميقة أو صور مسرحية شديدة التأثير، وأهم هذه الجوانب أو المعاذ النظرة والغير والالتزام والنزعة الإنسانية في الوجودية والمشاركة الفعالة في تي الحياة العامة بالتزام والوقوف منها موقفاً فعالاً.

كما حققت وجودية سارتر نجاحاً كبيراً في أعقاب الحرب العالمية الأخ نتيجة لتعطش الناس إلي الحرية وتحمسهم لكل فلسفة تأخذ علي عاتقها الدعن الحرية.

# (١) الأفكار الأساسية للوجودية:

برغم انقسام الوج شقين، شق مؤمن وشق ملحد إلا أن تفا بينهما في بعض الأفكار الأساسية نوجزه على النحو التالي:

- الوجود يسبق الماهية، فماهية الكائن هي ما يحققه فعلاً عن طريق وجو
   ولهذا هو يوجد أولاً، ثم تتحدد ماهيته ابتداء من وجوده.
- الوجود هو في المقام الأول الوجود الإنساني، في مقابل الوجود الموضوعي الهو وجود أدوات فحسب، والوجود متناه، وسر التناهي فيه هو دخول الزمان تركيبه.
  - ٣) العدم عنصر جوهري أصيل يدخل في مقومات الوجود، والعدم يكشف نفسه في حالة القلق التي هي الحال الوجودية من الطراز الأول.
- الإنسان حر، يختار، وفي اختياره يقر نقصانه، لأنه لا يملك تحقيق المكنات كلها، والذات الوجودية تسعي بين الإمكان، وهو الوجود الماهوي، وبين الواقع وهو الوجود في العالم، والذات تعلو علي نفسها بأن تنتقل من الممكن إلي الواقع فتحقق ما ينطوي عليه وفي هذا التحقيق تخاطر، لأنها معرضة للنجاح والإخفاق، ومن المخاطرة تولد ضرورة التصميم، وهذا التحقق للنجاح والإخفاق، ومن المخاطرة تولد ضرورة التصميم، وهذا التحقق المناس ا



ضروري، لأن الوجود لا يكفي لنفسه واللحظات العليا للوجود هي التي يكون فيها الوجود مهدداً في كيانه الأصيل، مثل لحظات الموت وما إليها.

كما يرفض الوجوديون كل منهب مكتوب، ويرون أن صياغة أفكارهم صورة أتساق ومذاهب فلسفية هدم لنظرياتهم.

وإذا لم يكن الوجوديين قد كتبوا في التربية بصفة مباشرة فهذا لا يمنع محاولة البحث عن علاقة أفكارهم بالتربية، شأنهم في ذلك شأن باقي الفلسفا وخاصة إذا أخذنا في الاعتبار التقارب بين الوجودية والتربية في الهدف. حيث تسالوجودية إلى تأكيد الذات الفردية المتميزة، أو ما نسمية الوجود الأصيل.

وهو ذات الهدف التي تهتم به فلسفة التربية، فالتربية هي الوعي من جاذ فرد بإمكاناته، وإمكانات المحلقات متبادلة، التربية هي أن يصف متميزاً كلما كان ذلك ممكناً في ضوء الظروف المحيطة.

وإذا كان واجب التربية الرئيسي هو حث كل إنسان علي أن يعي أنه وحاله المسئول عن خلق المعني والتعريف لذاته، وإذا كانت الوجودية تؤكد الوعي الباط وتعتبر أنه الماهية الحقيقة للإنسان فإننا نتوقع أن يكون لهذا الإهتمام المشترك أواضح في إمكان وجود تطبيقات تربوية للفلسفة الوجودية.

ظهرت الفلسفة الوجودية في العالم الغربي كرد فعل للمتغيرات الصاحبت تطور المجتمعات الغربية، والتي انعكست آثارها السلبية على الإنسان.

فقد أدت الثورة الصناعية وما صاحبها من نظم إنتاج واستهلاك ومجتمعات تكنولوجية إلي نشأة المجتمعات الجديدة التي لها صفة التنظيم الآلي التضامن والجماهيرية، وأصبح الفرد في هذه المجتمعات الصناعية مجرد جزء له وظيفة ودور محدود يمارسه طالما كان قادرا علي ذلك، ويمكن أن يستبدل بغيره من الأفراد عندما يصاب بالعجز أو بالفشل، حيث يمارس الفرد الجديد نفس الدور ونفس العمل.



كما أصبح الفرد كمستهلك ومواطن مجرد إنسان عام مقنن يمكن أن يخضع للقياس الكمي، بمعني أن حاجاته ورغباته وآماله أصبحت قابلة للتقدير الكمي، بل أن النجاح أيضاً أصبح نجاحاً كمياً يقاس علي ضوء امتلاك القوالثروة.

وبرغم أن هذه الثورة الصناعية قد جعلت حياة الإنسان المعاصر أكثر رخ وأمنا من الوجهة المادية، إلا أن هذا الإنسان مازال يشعر بالقلق المتزايد لأنه في الوا ليس جزءا جوهريا أو ضروريا في عمليات الإنتاج التكنولوجي الواسع.

وهكذا نتج عن ازدهار المجتمع العلمي الصناعي التكنولوجي الحد م الأهمية الفردية لكل فرد علي حدة، والقضاء علي الفردية والإنسانية لدي إنس عصر الحالي.

وقد عبر ول ديورانت عن قلقه علي مصير هذه الحضارة الغربية ومص الإنسان في هذا العالم في آخر مؤلفاته.

حيث قال أن إنسان العالم الغربي الحالي قد نما مختراته وحقق من وراد الراحة والرفاهية بل إن هذه المخترعات ذاتها قد أصبحت خطراً علي الإنسان، وسه للبعض الجريمة والقتل، قتل الآخرين أو قتل النفس، ثم نتساءل مع ديورانت" أ زال شعار فرانسيس بيكون المعرفة قوة يحمل نفس القوة أو يحظي بالاحترام. هل الإنسان الغربي دستوراً أخلاقياً مستقلاً عن الدين واللاهوت يحمي هذه الحضارة الإنهيار.

هذه الطابع التضامني أو المقنن لمجتمع الجماهير ليس قاصراً علي الحياة الاقتصادية والسياسية والاجتماعية،بل امتد أيضاً إلي التربية، وأصبحت المدارس مثل تطبق هي الأخري منطق وأساليب الإنتاج الكبير في التربية، وأصبحت المدارس مثل المصانع تنتج منتجاً مقنناً. كما دخلت الوسائل التكنولوجية المدارس، من أدوات ووسائل تعليمية وتليفزيون تعليمي، وامتحانات مقننة، وكلها تمثل بعض مظاهر



تكنولوجيا التربية التي تهدف إلي جعل التدريس أكثر كفاءة في المجتمعات الحماهيرية المعقدة والكبيرة.

وتميزت المدارس بالفصول المزدحمة، والتنظيم البيروقراطي، وضعفت العلا المتبادلة بين المدرس والطالب، ولكنها أمور تعكس امتداد سمة اللافردية إلى مجالتربية.

ي ظل هذه الظروف التي صاحبت التطور الصناعي، ظهرت الوجودية وأخ على عاتقها تخليص الإنسان من الضياع، وتأكيد ذاته، وخفض حدة غربته مجتمع الجماهير كما عنيت بالإجابة علي السؤال الهام عن مصير الإنسان في ع التطابق الاجتماعي. وهل يمكن التوفيق بين مطلب المطابقة الاجتماعية، وب تفرد الذاتي الطبيعي للب قضية شغلت المفكرين والتربويين ب ت وخاصة عندما يكون الأمر متعلقاً بالحرية الأكاديمية.

وترتبط الفلسفة الوجودية المعاصرة ارتباطاً وثيقاً بالإتجاه الليبرالي التربية وهو الاتجاه اللذي يرجع إلي روسو، وباتسيدو، ويستالوتري وفرويل الذي يمكن اعتبارهم من أوائل الليبرالين الذين دعوا إلي تخفيف القيود المفروضة ع الطفل من قبل المدرسين والآباء شم تبنت المدارس الأمريكية التقدمية في بدا ظهورها هذا الإعتقاد وحثت علي تأكيد الحرية الفردية، واعتبار دور المدرس والكبار مجرد دور توجيهي وليس تسلطي لمساعدة الأطفال علي تنمية قدرات وتحقيق حاجاتهم.

وعلي حين أكد الليبر اليون الأوائل الحرية الفردية نجد الليبر اليين المتأخرين يحولون تأكيدهم من الفرد إلي الجماعة، ويناقشون الحرية الفردية في السياق الاجتماعي، وقد ارتبط هذا التحول بظهور المجتمع الصناعي الحديث المعقد، وما أدي إليه من اعتماد الأفراد بعضهم علي البعض الآخر، ومنذ أصدر جون ديوي كتابه عقيدتي التربوية" لم يعد من الشائع أن ينظر إلي الفرد في عزلة عن ديوي



الجماعات التي ينتمي إليها، وأصبحت الحرية الفردية مقيدة بالمعايير الاجتماعية، فالحرية تعنى حق الفرد في التعامل مع الآخرين(الجماعة) لتحقيق الصالح العام.

وفي القرن العشرين دعت الوجودية إلي إعادة تعريف الليبر الية ووقفت موق العداء والرفض للفلسفات القديمة والحديثة التي جعلت الفرد غارقاً في عا اجتماعي لا شخصي. هاجمت النظم الديكتاتورية (النازية، الفاشية، الشيوعي التي قضت قضاء تاماً علي الفردية، كما اعتبرت النظم الديمقراطية الحدي نظماً متحررة أيضاً شأنها في ذلك شأن النظم القديمة التي احتجت عليها، وجعل اهتماما الأول هو البحث عن معني الوجود، الوجود الفردي والحرية الفردية عصر أصبحت فيه القيم المادية هي أهم ما يسعي إليه الفرد عصر يمكن أن تط ليه عصر القلق الكبير، أو ماهير.

# (٧) أراء بعض الفلاسفة الوجوديين.

## (أ) سورن كيركجورد (١٨١٣-١٨٥٠):

يعتبر كيركج ورد المفكر الدنماركي الأب الحقيقي الأول للفلس الوجودية وكانت حياته هي المعين الذي استقي منه فلسفته وكان كيركج يريد لفلسفته أن تكون تعبيراً عن وجوده الخاص الذي هو نسيج من المتناقضات، ويستخرج من أعماقه ما يشعر به من "الم"و"توتر"و"عذاب"و" معاناة" ليكون نظر عن الإنسان بصفة عامة. ولهذا وضع كيركجورد الأسس الأولي للوجودية فالإنس بوصفه الذات المفردة هو مركز البحث وأحواله الوجودية الكبري مثل الموالخطيئة والقلق والمخاطرة.. الخ هي المعوقات الجوهرية لوجوده. والحرية والمسئولية والاختيار هي المعاني الكبري في حياته وعلي هذه الأسس أقام مارتين هيدرجر Martin Heideggar ثم كارل باسيرز Karl Jaspers بناء الوجودية الموجودية المو

وبالإضافة إلى هؤلاء الفلاسفة هناك أصحاب مدرسة باريس الوجودية وهم Gabriel جان بول سارتر، وميرلوبونتي M.Ponty وغيرهم مثل جبريل مارسيل



Marccel وعلي الرغم من الخلافات الكبيرة التي تفرق بين هؤلاء الفلاسفة بعضهم وبعض إلا أنهم ينتمون إلي اتجاه واحد في الفلسفة هو ما يمكن أن يطلق عليه إسم الوجودية.

## (ب) جان بول سارتر Jean Paul Sarter

تقترن الوجودية في أذهان عامة الناس بإسم الفيلسوف القصصي والمسر والناقد الفرنسي جان بول سارتر J.P Sarter الذي ولد سنة ١٩٠٥ والعلة في ها الاقتران أنه قد أذاع هذه الفلسفة في مختلف الأوساط بعد أن كانت مقصورة عمن منشئيها الحقيقين علي أهل الفلسفة فحسب وعلة هذا الذيوع أنه أديب ونا مسرحي ممتاز، وأنه اشترك في شئون العملية السياسية، فأضحي اسمه يتردد كثر مناسبات متنوعة، وأنه لأسلوب، لاذع القلم، عنيف الخصو الجدال والكفاح، وكل هذه عوامل فعالة في اكتساب الشهرة بل وفي فرضها على الناس فرضاً. أضف إلي هذا كله أنه كان أشجع الفلاسفة الموجودين في استخلا النتائج الفكرية التي تمشي ومعتقدات الناس ومذاهبهم، ثم تتمشي صياغة هالنتائج في عبارات ملتهبة متحدية في كثير من الأحيان. وهيأ جو فرنسا غالحرب العالمية الثانية لإشعال النار الكامنة في هذه العبارات.

وإلا فنصيب سارتر الحقيقي في تكوين المذهب الوجودي الفلسفي لا يتكا أبداً مع الشهرة التي نائها بوصفة من أعلام الوجودية. لقد أخذ عن هيدجر المعا الرئيسية الكبري في الوجودية، ثم صاغها صياغة جديدة فيها ما يدعو إلي اهتمام الناس بها وخاصاتهم أيضاً فإنه من الصعب جداً، حتى على المختصين في الفلسفة أنفسهم، أن يفهموا كتب هيدجر بلغته الغامضة، وفكرة الحلزوني العميق، وتلاعبه البهلواني أحياناً باللغة الفلسفية واشتقاقتها وإيغاله في التحليل الأنطولوجي الدقيق، الممل في بعض أجزائه.

وإلي جانب هذا الإيضاح لجانب وجودية هيدجر، زاد عليه في مواطن عديدة، واستخراج لنفسه وجهات نظر جديدة، بل تفوق علي هيدجر في التحليل



الفينومينولوجي لبعض المعاني الكبري في الوجودية. ومن هنا كانت له أصالته، فكان له فضله في إكمال بناء المذهب الوجودي، وهذا الجديد الذي أضافه سارتر هو الذي سنعنى هنا بالحديث عنه.

والمبدأ الرئيسي الذي أشريضعه سارتر للوجودية هو القول بأن "الوج يسبق الماهية" ويلاحظ أن هيدجر لم يستعمل هذه العبارة، وإن تضمنها مذهبه و مذهب وجودي. وقد كان السائد في الفلسفة المبدأ المضاد لهذا القول، وهو أن الماه تسبق الوجود فقبل أن يوجد العالم كانت صورته أو فكرته في عقل الله، وقبل يوجد شيء تسبق وجوده فكرة عند صانعة، ومن هنا كان يقال إن ثمة طبي للإنسان،" أي أن كل فرد من الناس هو مثال جزئي لتصور كلي هو الإنسان" أوجودية فترفض هذا الله قول: إن الوجود يسبق الماهية، أي تبالإنسان مثلاً: الإنسان يوجد أولاً مصادقة، وينبثق في العالم، ثم يتحدد من بالإنسان في أول وجوده ليس شيئا ولا يمكن أن يجد، وعلي ذلك فليس طبي إنسانية كما يتصور نفسه وكما يريد نفسه وكما يدرك نفسه بعد أن يوج

الإنسان يوجد أولاً غير محدد بصفة، ثم يلقي بنفسه في المستقبل، يش بأنه يلقي بنفسه في المستقبل، وذلك بالأفعال التي يؤديها، ولهذا فالإنسان هو أمشروع وتصميم يحيا حياة ذاتية، ولا شيء يوجد قبل هذا المشروع بل الإنسان الذي يصمم مستقبله ثم يحقق من التصميم ما يستطيع.

وما دام الإنسان مشروعاً وتصميماً يضعه لنفسه، فإنه بالضرورة مسئول عما يكون عليه وكل إنسان يتحمل المسؤلية لكاملة عن وجوده. ولا تقتصر هذه المسئولية عليه وحده بوصفه فرداً بل تمتد إلي الناس جميعاً، لأن القرار الذي يتخذه لنفسه يمس سائر بني الإنسان، فالإنسان حينما يختار نفسه هو في الوقت نفسه يختار لسائر الناس، ذلك لأنه باختياره هذا يرسم الإنسان كما يري أن يكون، إذ أن اختياره لهذا أو ذاك توكيد في الوقت نفسه لقيمة ما يختاره، لأننا لا نختار أبداً ما



نؤمن أنه شر وإنما نختار دائماً ما نعتقد أنه خير، ولا شيء يمكن أن يكون خيراً لنا دون أن يكون أيضاً للآخرين. فبتشكيلنا لصورة أنفسنا نحن نشكل في الوقت عينه صورة الإنسان. وهكذا نري أن مسئوليتنا أكبر بكثير جداً ما نظن، لأنها تلا الإنسانية كلها. وحتي الأفعال الشخصية، مثل الزواج، تلزم الناس، فاختياري م أن أتزوج وأن أنجب أولاداً، حتي لو كان الأمر عندي أمراً متعلقاً بحالتي الخاصة بملذاتي وشهواتي، فإن هذا الاختيار نفسه يمس الناس جميعاً. وعلي هذا فأ مسئول قبل الناس جميعاً. وعلي هذا فأ

وهذه المسئولية البالغة الهائلة، التي تمس الناس جميعاً، لابد أن تثير الإنسان القلق البالغ الهائل أيضاً إذ كيف لا أكون مهموماً كل الهم والقرار الدنته وإن بدا في الظاهر أسخصي انما هو قراريمس جمر ؟ نعم إن الإنسان يحول القرار من هذا القلق؟ بإسدال قناع عليه، ولكن هذا القناع يستر الحقيقة الرهيبة الكبري، وهي أن المسئولية هنا مسئولية كلية.

ونتيجة ثانية للقول بأن الوجود يسبق الماهية، ألا وهي الحرية فما دام الإنس في بدء وجوده ليس شيئاً وما دام هو الذي سيصمم نفسه، فهو لابد أن يكون، بل الحرية نفسها، ونحن وحدنا مع هذه الحرية، ولا عذر معها ولا تبرير ولا فرار. وبهالحرية بخلق الإنسان نفسه بنفسه.

ولهذا كان تمجيد الفعل من المباديء الرئيسية في هذا المذهب: إذ ليس حقيقة واقعية إلا في الفعل، والإنسان لا يوجد إلا بقدر ما يحقق نفسه، إنه ليس شيئاً آخر غير مجموع أفعاله، والعبقري شكسبير نفسه ليس إلا ما عبر به عن نفسه فعلاً في أعماله الفنية أو العلمية، فعبقرية شكسبير هي مجموع مؤلفاته المسرحية والشعرية، وعدا هذا، فليس ثمة شيء، ولماذا تنسب إليه أنه كان يمكنه كتابة مسرحيات أخري، إذا كان هو لم يكتب غير الذي كتبه فعلا ؟ وبالجملة، فليس مسرحيات أخر غير حياته، وخارج حياته ليس هناك شيء.



وإذا كان الأمر كذلك فليست الوجودية فلسفة استسلام، بل العكس تماماً لأنها تعرف الإنسان بما يفعله، وليست أيضا فلسفة تشاؤمية، بل بالعكس تماماً وليس ثم مذهب أكثر منها تفاؤلا، لأن مصير الإنسان بين يديه، ولي مذهباً يدعو إلي تثبيط الهمة، لأنها تدعو بالعكس إلي الفعل وتقول إنه ليس أمل إلا في الفعل.

والأمر الوحيد الذي يسمح للإنسان بالحياة هو الفعل" والوجودية ه النظرة الوحيدة التي تعطي الإنسان الكرامة، لأنها لا تجعل منه وسيلة أو موضو بينما المادية مثلاً تعامل الإنسان علي أنه موضوع، أي أنه مجموعة من الاستجاب المعينة، لا يميزها شيء من مجموع الصفات والظواهر التي تميز المنضدة أو الكر الحجر.

وليست الذاتية التي تقول بها الوجودية ذاتية فردية بالضرورة، لأن إدر وجود الذات ينطوي في الوقت نفسه علي إدراك وجود الغير، فالذي يكشف عن وجونسه، إنما يكشف في الوقت نفسه عن وجود غيره، بل أن وجود الغير شرط لوج الذاتي، وأنه ليس شيئاً إلا اذا اعترف له الأخرون بأنه شيء فالغير ضروري لوجود كما أنه ضروري للمعرفة التي لدي عن نفسي وعلي هذا فإن اكتشافي لذاتي يكش لي في الوقت نفسه عن الغير، بوصفه حرية موضوعية في مواجهتي، ولا يفكر يريد إلا من أجلي أو ضدي وهكذا نكشف في التو عالماً نسميه ما بين الذوات -ter يريد إلا من أجلي أو ضدي وهكذا نكشف في التو عالماً نسميه ما بين الذوات -subjectivite وهاذا يكون هو وماذا يكون الأخرون.

كذلك الأمر بالنسبة إلي الحرية، فإني بإرادتي الحرة أكتشف أيضاً أن حريتي تتوقف تماماً علي حرية الغير، وحرية الغير تتوقف علي حريتنا — نعم إن الحرية بوصفها حداً وتعريفاً لماهية الإنسان، لا تتوقف علي الغير، لكن بمجرد الانخراط في العمل Engagement فإنا مضطر أن أختار الحرية للغير في نفس الوقت الذي فيه اختار الحرية لنفسي، ولا أستطيع أن أتخذ من حريتي غايتي إلا إذا اتخذت من حرية الآخرين غاية أيضاً.



تلك هي الأفكار المعلنة التي عرضها سارتر في "الوجودية نزعة إنسانية" وأصله محاضره ألقاها سارتر دفاعاً عن الوجودية ضد خصومها ومن هنا كانت أقرب إلي الدفاع منها إلي العرض المنظم. وخلت من التحليلات الفينومينولوج الدقيقة )يومين) ومن الأفكار العميقة بل ومن المذهب المحكم في الوجود وإنما يج البحث عن التحليل والعمق والمذهب الأنطولوجي في كتابة الرئيسي:" الوجوالعدم".

والمنهج الذي سار عليه هو منهج الظاهريات الذي أسسه هوسرل وطبه هيد جروفيه لا نفرق بين خارج وداخل في الموجود، أي بين مظهر يبدو عليه ونستط أن نلاحظه وبين طبيعة باطنه تستتر وراء هذا المظهر. فهذه الطبيعة لا وجود لها. ود الموجود هو ما يظهر ظهر إذن هو حقيقة الشيء الواقعية او نسبي مطلق معا: نسبي إلي شخص يظهر له، ومطلق من حيث أنه لا يحيل إلي شخر وراءه فحقيقة الظاهرة مطلقة تنكشف كما تظهر.

فإذا بحثنا في الوجود علي أساس هذا المنهج وجدناه ينقسم إلي منطقة وجودتين متمايزتين: منطقة الوجود في ذاته letre en-soi ومنطقة الوجود لذا Letre pour-soi والوجود في ذاته يتألف من مجموع الواقع، أو الوجود المباش وليس فيه إحالة إلي جوهر ثابت، بل هو سلسلة من الظواهر. إنه الوجود الملا ولهذا هو معتم بالنسبة إلي ذاته، لأنه مليء بنفسه، ليس له داخل في مقابل خا يكون بمثابة شعور أنه وجود مكتمل. ولهذا كل ما نستطيع أن نقوله عنه هو أنه وليس في داخله أية ثغرة يمكن أن ينفذ منها العدم.

وعلي العكس من ذلك نجد أن الوجود لذاته هو الوجود الذي ليس هو إياه، أعني الذي هو ذاته: ومن هنا يبدأ دائماً من السلب. ولهذا فإن الوجود لذاته" هو الأساس في كل سلب وفي كل إضافة"إنه الإضافة نفسها" وهو أيضاً الوعي أو الشعور. أنه حضور في العالم بوصف أن فيه جانباً من الإمكان يجعل وجوده هناك في العالم وجوداً مجانياً. إنه مجرد واقعة بسيطة ساذجة، لأنه يمكن ألا يكون ولذا يمكن



أن يقال عن الوجود لذاته إنه انحلال لتركيب الوجود في ذاته وهو يتحدد بوجود ليس إياه.

ولهذا فإنه الوجود لذاته وجود بلا سبب ولا تفسير، قذف به في العالم دون يعلم لماذا. نعم إنني مسئول عن كل شيء ولكنني غير مسئول عن مسئوليتي، لأذ لست السبب في وجودي.

ومن هنا كانت عبارة سارتر المشهورة في قصة ": الغثيان" a Nauses:"
موجود يولد بلا سبب ويستطيل به العمر عن ضعف منه، ويموت بمحض المصادف
وكما قال أيضاً في "الوجود والعدم"" إن الإنسان حماسة لا فائدة فيها"
passion inutile

ولكن سارتريعود الإنسان. إذ الإنسان يوجد دائماً خ ، ب يصمم ويحقق خارج نفسه، إمكانيات وغايات وليس ثم عالم غير العالم الإنساذ عالم الذاتية الإنسانية. وعلو الإنسان علي نفسه بخروجه عن الإنسانية الوجود هي إنسانية لأنها تقول للإنسان إنه ليس ثم مشرع غير الإنسان، ولأنها تدعوه إلي يحقق نفسه خارج نفسه. ولابد للإنسان أن يجد ذاته وأن يوقن بأنه ليس ثم.

شيء يمكن أن ينقذه من نفسه، بل عليه هو أنه ينقذ نفسه بنفسه م الماضي - الحاضر الذي يوجد فيه، وإذا لتحجر وأصبح شيئا. فعل الإنسان إذن يكن" قدام نفسه" باستمرار" فالحياة تألف من المستقبل، كما أن الأجسام تتألف الخلا".

وهنا نقطة هامة في مذهب سرتر هي الصلة بين الذات وبين الغير. والغير هو أولا إنسان، وليس شيئا، والإنسان كائن تنظم حول الأشياء التي في العالم وهذا الإنسان أن ينظر إلي باستمرار، أي في إمكان أكوتلان بالنسبة إليه موضوعا فأصبح مجوداً للغير" وبهذا تقضي نظرة الغير إلي أن تجعلني أعلو علي علوي، أي تستلب مني العالم الذي أنظمه. فكل ما أنا عليه يتحجر تحت نظرة الغير فالغير



بوصفه نظرة هو علي فوق علوي ومن هنا ينشأ جزعي وقلقي علي نفسي، إذ أشعر تلقائياً ولفوري أن إمكانياتي مهددة من جانب الغير. إنه بنظرة إلي يشلني وأنا بدوري بنظري إليه أشله. ومن هنا قال سارتر في مسرحية" الجلسة السرية أن الجحيم الغير.

# تَانْيِاً: (لَيبادِيُّ الْأَساسِيةُ لِلمُلِسِمُةُ (لوجوديةُ:

## (۱) طبيعة الوجود:

يميز سارتر بين نوعين من الوجود: الوجود في ذاته والوجود لذاته، والوجود ذاته يعتبر ظاهرة عامة، بينما الوجود لذاته يعتبر جزئيا خاصاً. فالشجرة التي أرا خارج النافذة والتي أعي وجودها تصبح نوعاً من الوجود في ذاته. ولا توجد معر لوجود في ذاته ما لم توج في الموجود في ذاته، أي ما لم يوج شكامل بالوجود في ذاته، والإنسان بإدراكه ووعيه هو الذي يبدع أو يضفي المعني عالما الذي لا معنى له، وهو أيضاً في هذا العمل يوجد المعنى لوجوده الفردي.

وهكذا نصل إلي المحور الأساسي في الفلسفة الوجودية وهو التأكيد علي الوجود في المقام الأول وهو التأكيد علي أن الوجود الإنساني في مقابل الوجود الموضوعي الذي هو وجود أدوات فحسب والوجود الإنساني يسبق الماهية، الإنساوجد أولاً ثم تتخذ ماهيته ابتداء من وجوده.

## (٢) الطبيعة البشرية:

كان الاتجاه السائد في القرن الثامن عشر هو القول بوجود ماهية مشتركة عامة لكل أفراد الإنسان أطلق عليها الطبيعة البشرية، وهو اعتقاد ترفضه الفلسفة الوجودية التي تؤكد أن الوجود يسبق الماهية عند الإنسان، فماهية الكائن هو ما يحققه فعلا عن طريق وجوده، ولهذا فهو يوجد أولا ثم تتحدد ماهيته ابتداء من وجوده، وهذا الوجود ذاتي في مقابل الوجود الموضوعي، وهو متناه، وسر التناهي فيه هو دخول الزمان في تركيبة، والعدم عنصر جوهري وأصيل في الوجود يدخل في



مقوماته، والعدم يكشف عن نفسه في حال القلق التي هي الحال الوجودية التي تشأ عن المخاطرة المرتبطة بحربة الاختبار.

والوجودية لا تعتقد بأن الإنسان يولد بطبيعة جاهزة أو مقررة مسب ready — made بل أن هذه الطبيعة لا تتحقق إلا بناء علي اختيار الفرد الحر سيكون عليه، فالإنسان محكوم عليه بالحرية، وأن تكون إنسانا يعني أن تكون حرا سيكون عليه، فالإنسان محكوم عليه بالحرية، وأن تكون إنسانا يعني أن تكون حرا be human means to be free المحافظة للإنسان كحيوان عاقل أو كائن روحي له قوي وخصائص محددة. ك تنكر أيضا المفهوم الليبرالي للإنسان كمحصلة أو نتيجة لبيئته المادي والاجتماعية. وتطلب من الإنسان أن يلقي جانبا الأمن العقلي الذي يجده في ذ تفكير التقليدية المغلقة و الأمان الاقتصادي الذي قد يجده المذاهد والنظم السياسية والدينية والاجتماعية في القرن العشرين وتأمره بأن بق

المذاهب والنظم السياسية والدينية والاجتماعية في القرن العشرين وتأمره بأن يق حريته المحتومة بكل ما تحمله من ألم مصاحب لها.

وهكذا ترفض الفلسفة الوجودية القول بوجود ماهية مشتركة عامة لا أفراد الإنسان أطلق عليها الطبيعة البشرية، وترفض أيضاً لاعتقاد بأن الإنسان يو بطبيعة جاهزة أو مقررة مسبقاً ready made فهذه الطبيعة لا تتحقق إلا بناء ع اختيار الفرد الحر لما سيكون عليه، كما تنكر التعريفات التقليدية أو المحافظة الإنسان والتي تعرفه أحياناً بأنه حيوان عاقل، أو كائن روحي له قوي وخصائ محددة، أو أنه محصلة بيئته المادية والاجتماعية.

ثم تقرر بعد ذلك أن وجود الإنسان يسبق ماهيته، وهذا يعني أن الإنسان يظهر أولاً في العالم وبعد ذلك يعرف ذاته ويكونها، فالإنسان لاشيء إلا ما يعمله ويكونه لذاته، وهذا هو مبدأ الوجود بين الأول أو ما يسميه سارتر بالذاتية، لأن الإنسان هو الذي يوجد نفسه ويكون مستقبله، والإنسان حر، يختار وجوده، واختياره لوجوده يعني أنه مسئول عن ذاته وغيره في الوجود، فالاختيار يتضمن المسئولية، هذا الاختيار الحر، يضع الإنسان في مواقف وخبرات جادة، تتطلب منه اتخاذ قرار، واتخاذ



القرار يتضمن المخاطرة، والقلق ولا مهرب للإنسان من هذا الشعور، ومن المخاطرة تولد ضرورة التصميم، والعدم عنصر جوهري وأصيل في الوجود يدخل في مقوماته، والعدم يكشف عن نفسه في حال القلق التي هي الحال الوجودية الأصلية.

ويتوقف الإنسان عن الوجود عندما يتوقف عن الاختيار، ويتوقف عن أن يك إنساناً.

#### (٣) طبيعة المعرفة: -

ويؤكد الوجوديون دور الفرد ومسئوليته عن معرفته، فالفرد دائماً صاحب القرار النهائي في تحديد صحة أو صدق المعرفة وفقاً لما يراه هو من قيمة معني خاص به وبذاته كفرد، وكل فرد يمكن أن يكون له اختياره الخاص به من بدائل المختلفة للطرق المن يالمعرفة. وهو حرفي أن يلتزم بواح من هذه الطرق (إدراك حسي، برهان علمي، حدس، وحي) ومن ثم يصبح كل فليس فقط الحكم النهائي في الحقيقة ولكن الحكم النهائي في كيف يصل إليها.

ويؤكد الوجوديون أيضاً علي عنصر الملاءمة والخصوصية في كل أنا المعرفة عندما يكون الأمر متعلقاً بمعلومات.

وهكذا ترتبط المعرفة الوجودية بالتجربة والخبرة، والإختيار، وطالما الوجود متوقف على الاختيار.

نخلص مما سبق إلي أن الأسلوب الوحيد للمعرفة الوجودية هو أسلا التجربة والخبرة. ولكن بمعني مخالف لذلك الذي تبناه التجريبيون، فالخبرة في ذاتها أمر ثانوي، وهي بالضرورة يجب أن تسبق الاعتراف الرئيسي بـ"أنا أكون I am الفرد هو الذي يوجدها، ولذا أن أكون I am تأتي أولا ثم بعد ذلك يحدد الفرد طبيعة أو كيفية هذه الكينونة am-ness.

وعندما يفسر الشخص خبراته وتجاربه الذاتية ويعبر عنها باللغة، أو في الفنون المتعددة فانه يكون قد وصل إلى الحقيقة الوجودية، وهي دائما ذاتية متوقفة



علي الاختيار الحر لكل فرد عارف individual knower وأهم ما في هذه الحقيقة الوجودية هو أنها دائما ما تتبع بسلوك أو فعل والتزام بتحقيق الأهداف الفردية.

وهكذا ترتبط المعرفة بالاختيار، وطالما أن الوجود متوقف علي الاختيار أو بالأحري اختيار النذات، فإن الوجودية تستبدل عبارة ديكات المعروفة أنا أفكر فأ موجود، بعبارة جديدة أنا أختار فأنا موجود".

ومهمة التربية هي تنمية الوعي لدي المتعلم بالبدائل وبضرص الاختيافة فالاختيار عن جهل هو اختيار بدون حرية.

## (£) طبيعة الحقيقة(ما الصواب والخطأ)

يهتم الوجوديون بالإجابة على السؤال عن ماهو الصواب والخطأ، بأسلا تلف عن طريق تناول با سفات له، فبالنسبة. للوجودية تبدو أ جالي هذا السؤال من زاوية مناقشة كيف تؤثر المعرفة والحقيقة علي الإنسان وع اختياراته والتزاماته.

الحقيقة ليست مطلقة، ولا توجد مستقلة عن الإنسان العارف، الحقيالذاتية، والذاتية هي الحقيقة.

وقد تناول كيركجورد وهيدجر وياسبرز مشكلة الحقيقة بالدراسة الشام قرر هيد جرأن الحقيقة ذاتية وأن"الذاتية هي الحقيقة" بعبارة أخري أنا لا أعر الحقيقة إلا حين تصبح حياة في ذاتي والحقيقة هي فعل الحرية، والحقيقة لا تو الفرد إلا إذا تحققت نتائج من وراء الفعل، وهذا الإنتاج لا يتم إلا بقرار معتمد وليس بالتأملات العقلية.

أما ياسبرز فيميز بين أربعة مستويات للحقيقة تناظر حياة الإنسان، فبالنسبة إلي الذات الحيوية الحقيقة هي الحضور المباشر للمحسوس والفائدة المادية والغريزة، إنها ما هو عملى ومفيد، وبالنسبة إلى الشعور بوجه عام.



الحقيقة هي عدم التناقض في الفكر المنطقي (التصوري)، وبالنسبة إلي الوجود الحقيقة هي الإيمان بالمعني المحدد، والإيمان هو الشعور بالوجود في علاقته مع المتعالى (الله).

وهناك الحقيقة الفلسفية، والحقيقة العلمية والحقيقة الوجودية

ويضع ياسبرز: الحقيقة الفلسفية في مقابل الحقيقة العلمية، فيقول:"
الحقيقة العلمية كلية، لكنها مرتبطة بمناهج وفروض، أما الحقيقة الفلسف
فمطلقة بالنسبة إلي من عاشها في واقعها التاريخي، لكنها ليست كلية في التع

الحقيقة العملية واحدة بالنسبة إلي الجميع، أما الحقيقة الفلسف تعددة الأوجه التاريخي خذها والتي تكشف في كل مرة ع حي وهذه الأمور الوحيدة الفريدة لها أسباب وجودها ولكنها لا تقبل النقل كما هي د تغيير.

ثم يضع باسبرز الحقيقة الوجودية فوق الحقيقة العلمية: فالحقي الوجودية ذاتية شخصية تعاني في تجربة حية، وتعاش مباشرة، إنها إرادة وجداذ للحقيقة وبحث، وهي مبحث نفسها، ولكن لا يمكن لأية حقيقة أن تدعي لنفسها وحدها الحقيقة وأن تتحول إلى مطلق، والسكون في الحقيقة تضييع لها، والحقيقة تمتد مع الحركة التي تحملنا إليها.

والوجودية تتفق مع البراجماتية في إنكار صفات الكمال والضرورة والتقرير المسبق لما يمكن أن يعتبر حقائق

#### (0) طبيعة القيم:

الوجودية بإصرارها وتأكيدها علي حرية الاختيار يمكن اعتبارها أساسا نظرية في القيم، فالاختيار عمل قيمي، وكل محتوي الوجودية تبعاً لذلك يمكن أن يوصف بأنه محتوي قيمي شيء واحد لا نختاره هو وجودنا، والوجود يستدعي بالضرورة الاختيار وفي الاختيار نصنع قيمنا ونصل إلى دستورنا الأخلاقي.



ليست هناك قيم ومعايير للسلوك مطلقة أيا كان مصدرها، لأنها كما يقول الوجوديون تحاصر الذاتية الأخلاقية التلقائية، وحتي مع وجود هذه المعايير يظل الفرد حرا في اختيارها أو رفضها.

وعندما يناقش الوجوديون موضوع السعادة بالنسبة للإنسان كخير اسه نجدهم يرفضون الفكرة التي تمسك بها أفلاطون وأرسطو وغيرهما من المحافظ التي تري السعادة الفردية أقصي خير بالنسبة للإنسان فالوجودي يعتقد أن الوص إلي السعادة الكاملة ليس فقط مستحيل بالنسبة للإنسان بل إنه أيضاً غير مرغ فيه، ومن غير المكن تحقيق هذه السعادة طالما أن الحرية المطلقة للإنسان تتعار مع قبوله لأي حالة خاصة يجد نفسه فيها.

وهكذا يصل الوج ي تحديد أسمي للقيم بالنسبة ل وه الاختيار الذاتي الإرادي، وهي أيضا قيمة الخير طالما أنها تعطي كل شخص الفر لخلق ذاته، والوجودي عندما يختار القيم فهو لا يختار الشر لذاته، ولكنه يجب يختار الخير (لأن التأكيد الإيجابي للذات هو قيمة الخير، والشريكمن في إتب الجماهير، ثم أن — الاختيار الحر للسلوك يتضمن المسئولية الشخصية لعواقب ه الاختيار.

ويظل السؤال عن كيف أحقق هذا الوجود تجربة ذاتية سؤالا ملحا و ضوء الإجابة علي هذا السؤال يمكن أن تقبل أو ترفض الوجودية، فليست كوسائل وطرق تأكيد الذات كما يمارسها أنصار الوجودية طرقا أخلاقية، بل الوجودية الملحدة قد أدت في العالم الغربي إلي التردي والانحطاط في كل ما من شأنه هدم الإنسان وسحق كرامته وإنسانيته وانغماسه في الملذات البهيمية الحيوانية.

ما دور المدرس الوجودي في سياق هذا الإصرار علي الفردية؟ إن وجود المدرس بصفته شخصا آخر سرعان ما يضفي الصفة الاجتماعية علي ظروف المتعلم Socializes the learners condition



الفردية، ولكن المدرس يمكنه أن يوقظ المتعلم علي أبعاد الحياة الخلقية بدون أن يصف أو يحدد القرارات الأخلاقية التي يجب أن يتخذها.

والمدرس يجب أن يساعد المتعلم علي تقدير النتائج التي تترتب علي القرار النتي يتخذها التلميذ، وألا يحجب هذه النتائج عنه. كما يجب ألا يلوم المدر التلميذ علي أخطائه بأن يعزوها إلي البيئة أو الأسرة أو النصيحة الخاطئة الطبيعة البشرية، بل أن يبصره بأنه يقف وحده سواء أمام نفسه أو أمام الله عمد وأن يجعله يدرك أن هناك فترات لا مفر منها، تتسم بالإحباط الحاد والوح تتطلب الاعتماد علي النفس وهي سمه رئيسة للشخصية الحرة.

وبعد أن تفند الوجودية المذاهب الفلسفية الأخرى (المثالية - الواقعية تي التجريبية) التي تض ضمن نسق جاهز أو معد مسبقا، ل ف الفرد مسئولية حياته تتهم التربية في المدارس المعاصرة بالقضاء علي الحالاً فلاقي لدي التلاميذ بعد أن أصبحت التربية تربية اجتماعية وليست فردية، حالتجريبية برغم إيمانها بالحرية إلا أنها أخضعت الأطفال لنوع جديد من التسلا المطلق وهو الجماعية، والمهم من وجهة النظر الوجودية أن يحقق المدرس إثالاً سئلة المعقلية والخلقية في الفصل ذات الأهمية الميتافيزيقية حتى يمكن للنش أن يواجهوا القضايا الجذرية لإنسانيتهم. أسئلة من قبيل من أكون؟ لماذا أكون العالم؟ ما هي مشروعاتي في الحياة؟

وقد عبر الوجوديون عن نظريتهم في القيم من خلال الفنون المتي استخدموها كأدوات لنقل رؤياهم الفلسفية. فقد صور الوجوديون المواقف الإنسانية من قلق وتهديد وخوف وعزلة للإنسان في عالم معاد وغير ثابت، صوروا كل هذه المواقف بكل العمق في قصص ومسرحيات كامي وسارتر وقصص وروايات ديستوفسكي وهي قصص يعاني أبطالها من الصراع الدائم مع قوي الطبيعة والقوي البشرية في سبيل تحقيق الحرية التي هي قلب الوجود الإنساني.



وفيما يتعلق بالفنون أيضا وفقا لوجهة النظر الوجودية ليست هناك معايير خارجية أو عقلية يمكن تقويم الأعمال الفنية علي ضوئها، كما أن الاعتقاد بأن الفنون يجب أن تخدم حاجات عملية أو تصور الطبيعة علي ما هي عليه اعتق خاطيء يهدم الحرية الفنية فالفنون ليست إلا أساليب لفهم الموقف الإنسا والتعبير عنه.

# حُالثًا: التطبيقات التربوية للوجودية:

#### (١) أهداف التربية: -

الهدف الرئيسي للتربية الوجودية هو تحرير الفرد، وهو هدف سبق أن نا به اليبر اليون الذين أكدوا الحرية الفردية، في مقابل القيود الخارجية (الجماعة دولة الدين..) ويعنى ا ن بتحرر الفرد مما يأتى:

- ان يتحرر من الفكرة القائلة بأنه يحب ويسلك مثل الآخرين حتى يك مواطناً صالحاً، وأن يصبح الفرد يعني أن يفهم موقفه في العالم المل بالقلق والحزن.
- ۲) أن يتحرر من الغربة والوحدة داخل الجماعة، وأن يدرك قواه ويتعرف علي
   ويستخدمها لخلق أو إبداع وجوده الخاص.
- ٣) أن يتحرر الفرد يعني أن يصبح نقطة البداية في كل الأنشطة التربو
   وأبضاً في كل أنشطة الحياة.

وهكذا يمكن للمدرسة أن تبرر وجودها فقط عندما يكون هدفها تنمية الفرد الدى يدرك حريته الخاصة ويقبل عبء مسئولية أفعاله.

التربية الجيدة هي التربية التي تعد المتعلمين لأن يريدوا To will حرياتهم الذاتية، وفي نفس الوقت حريات الآخرين، هي التي تزيد" حدة الوعي" لدي المتعلم بذاته كذات منفردة في العالم الحاضر، وينمو الوعي والمعرفة بالبدائل وفرص الاختيار.



والتربية في نظر الوجودين رحلة وليست نهاية الرحلة، رحلة تقود الإنسان الي وطنه وتساعده علي العودة إلى داخل نفسه وأن نربي يعني أن تقود الفرد في مغامراته وخسائره المرتبطة بالمواقف المتعددة من اضطراب وصراع وفشل، حتى يتح عقله من المغالطات التى تحول بينه وبين رؤية موقفه والتعرف على قواه وإمكاناته.

ويوجه الوجوديون النقد الشديد للمدارس العامة، علي اعتبار أنها مدار سطحية للغاية، مهتمة فقط بالعمليات الاجتماعية والمشاركة والاتصال لدرجة أقضت علي الفرد، وحولت الاهتمام إلي الجماعة، هذه المدارس حطمت إنسانية الفقضت علي الفرد، وحولت الاهتمام إلي الجماعة، هذه المدارس حطمت إنسانية الفوأنتجت إنسان الجماهير Mass Man الذي ينوب في مجتمع الجماهير Society ويعتبر الوجوديون أن تحول مهمة . التربية من الآباء إلي المدرسة تحيء وإن كان ضرورة في المنزل فقط تتأكد حرية الطفل بدلا من مجرد كونه عددا أو رقما كما الحال في المدرسة.

ولذا تضع التربية الوجودية أملا كبيرا في المدرس الكفء الذي يعامل طلا في هذا الزحام الذي تعاني منه الفصول الدراسية علي أنهم أفراد لكل منهم قي متميزة، والذي يدرك أنه يعد رجالا أحرارا وليس الرجال الذين يعرفون، المدرس الا يعامل الطلاب كأفراد لكل منهم قيمة ذاتية، ولا يمكن إحلال أحد منهم مح الآخر، لأن كل فرد مختلف عن الآخرين.

وعندما يقدر المدرس الطالب فإن هذا لا يعني فقط أنه يعرف كم هو مختلف عن الآخرين وإنما أيضا يتضمن هذا الموقف معني تعاطف المدرس مع ظروف الطالب وجهوده، والمدرس الوجودي هو ذلك المدرس الذي يختار نفسه كمدرس ويتوقف علي كيفية هذا الاختيار قدرته علي تحقيق النتائج التربوية التي تؤكد ذاتية المتعلمين.



#### (۲) المنهج: -

ترتبط طبيعة المنهج بطبيعة الحقيقة لدي الوجودي، فطالما أن الحقيقة لا متناهية، فالمنهج لا يمكن أن يكون محددا، ولا يعني هذا إنكار المواد الدراسية و بينها من تكامل، ولا إنكار ملاءمة هذه المواد لمراحل نمو المتعلم، ولكن الأهم م ذلك، والذي لا يمكن إغفاله هو علاقة الطالب بالمواد التي يدرسها. هذه العلا التي تحقق للمتعلم أن يتمسك بحريته، أن يلاحظ، أن يستفسر، أن يكتشف، يبحث عن تحرير ذاته باختصار أن يحيل المنهج إلى شيء خاص به.

أن يبني المنهج التربوي علي أساس أن الفرد هو الأصل في العملية التربو بصفته الشخصية وليس علي أساس أن الفرد عضو في جماعة بل من أجل إظ صائص الأنا التي تحق رد، علي اعتبار أن تحقيق ماهية الف سه هداف التربوية وأجلها.

وأن يركز المنهج التربوي علي المعارف والمعلومات التي تهم المتعلم شخوليس علي المعلومات التي تمكن الفرد من أن يكون قادراً علي معالجة المشكلات التوصل بالبيئة والمجتمع.

كما يجب أن يتيح المنهج التربوي الفرص التعليمية أمام المتعلمين من أ
أن يعرفوا ويفهموا ويدركوا ويعللوا ويفسروا وينقدوا ويكتسبوا الكفايات والمهار
والقرارات والإجراءات والقدرة علي حل المشكلات ومواجهة المواقف الحياتية. و
ذلك كله لا من أجل نقل التراث الثقافي بل من أجل الكشف عن الذات وإنه
شخصيات الطلاب عن طريق المعرفة الذاتية والتجربة الشخصية والإبداع الشخصى.

وتري الوجودية أن تتضمن المناهج خبرات شاملة، تنطوي علي مضاهيم وإرشادات لأبعاد الحياة المختلفة، وإن يبني علي أساس الدراسات الحرة، لأن القيم الحرة هي غالباً ما تضع قواعد الحرية الإنسانية.

والمربي الوجودي ينظر إلي المواد الدراسية كالتاريخ والأدب، واللغات والرياضيات والعلوم على أنها معطيات ومصادر للمعرفة هذه المواد ليست إلا مجرد



أدوات لتحقيق الذاتية عن طريق اندماج المتعلم مع المادة وامتلاكه لها. المنهج بالنسبة للتلميذ موقف، والتلميذ هو الذي يعطي المعني للمادة التي يمتلكها عندما يجعلها تتحد مع وجوده ويفسرها طبقا لمشروعه الخاص.

ويتضمن المنهج الوجودي عناصر معرفية ومعيارية معا، يمثل البعد المعر المعطيات المتعلقة بالظواهر، بينما يتضمن البعد المعياري تلك الأجزاء من المذ ذات الصفة الأخلاقية أساسا كالدراسات الإنسانية علي تعدد أنواعها: تاريخ فنون - أدب فلسفة - دين. فهي مصادر غنية للقيم الأخلاقية.

وتأتي الآداب والإنسانيات في مقدمة المواد الدراسية التي تساعد المتعلم ع إدراك اهتمامات الإنسان الأساسية الأصلية عن الحب والموت، والمعاناة والحرية.. فه واد وسائل ممتازة في نظ وديين لتصوير الظروف الإنسانية لعدالشخصى في عالم يبدو معاديا للإنسان.

والتاريخ أيضا ذو أهمية خاصة في القاء الضوء على ماضي الإنسان وإظ البدائل في الاختيارات أمام الإنسان المعاصر ليعرف كيف يمكن أن يحيا الحاضر.

أما الفنون التي توفر الخبرات الجمالية مثل الموسيقي والدراما والرق والرسم والأفلام فيجب أن يكون المدخل لتدريسها هو استثارة التعبير الجمالي بمن تقليد نماذج الفنون المختارة، وفي هذا البعد الخاص بالتربية الجمالية يصبح المدرس موجها إلي استثارة إحساس المتعلم الجمالي، ورغبته في التعبير وبرغم المدرس لا يعرف ما سيبدعه المتعلم، فإن عليه أن يمده بعدد متنوع من الوسا المبتكرة تمكنه من الحصول علي المواد الخام التي يمكنه بها إبداع وخلق مشروعه الخاص فالمتعلم يستخدم الوسائل المختلفة ليرسم العالم كما يراه في وعيه وينتج العمل الذي ينبع من صميم خبرته الخاصة.

كذلك يري الوجوديون أن التدريب المهني ذو قيمة عملية في مساعدة المتعلم علي كسب رزقه من جهة، ثم أن التدريب المهني، بما يتضمنه من عمل وابتكار هو أداة هامة للكشف عن الوجود Doing reveals being



يضرب هيدجر المثل بالفرد الذي يتعلم أن يستخدم المطرقة بطريقة أفضل عندما يستخدمها في الطرق وعندما يلاحظ التغيير الذي أحدثته، والخلاصة هي أن التربية المهنية تمثل في تطبيق العلم كأسلوب للنشاط الإنساني الفعال man activation.

ويعطي الوجوديون للعب قيمة تربوية كبيرة، حيث يرون أن وظيفة اللع هي إحدي الوظائف التي تندرج تحت التحرر الشخصي، والراحة الشخصية، ف الرياضة يتخلي الإنسان عن نفسه لحريته، يختار بذاته القيم والقواعد لأنشط البدنية، ثم أن الرغبة في اللعب تتفق مع الرغبة في أن أكون نوعا معينا من الأفرا (٣) طرق التدريس

وأفضل طرق الت دي الوجوديين هي الطريقة الس وها الطريقة التي يبدو فيها المدرس وكأنه لا يملك أي معرفة يبدأ منها، وإنما تلا التي يكتشفها المتعلم بنفسه فالمعرفة تبدأ وتنتهي في خبرة الفرد الذاتية، ها الطريقة غرضها ليس إعطاء معلومات أو حقائق لا حياة فيها، أو عرض نتا صحيحة أو كلية توصل إليها العقل، أو توضيح معايير السلوك المتقبلة ما المجتمع، ولكن غرضها الأساسي هو إقناع المتعلم بحريته وحفزه، لأن يستخدم قوامكاناته ليفهم نفسه ويختار أسلوب حياته.

وبصدد طرق التدريس يرفض الوجوديون الطرق التقليدية بكل ما فيها صرامة من جانب المتعلم تتناقض مع تمسك الوجودي بالحرية بالحرية والالتزام الفردي، كما أن طريقة حل المشكلات التي عرفها جون ديوي مرفوضة من جانب الوجوديين لأنها تجعل المجتمع محورا لها، وهي صالحة عندما تكون المشكلات ناشئة ومرتبطة بحياة الفرد الذي يسعي إلى الحل الملائم..

وأيا كانت طرق التدريس التي يختارها المربي الوجودي فإن المهم هو عدم إغفال أو حجب العلاقة الأساسية بين الفرد والآخر، والتي يجب أن توجد بين المدرس والمتعلم، فكل الطرق يجب أن تهدف إلى حث المتعلمين على حدة الوعي Intensity



of awareness لدي المتعلم، بتوفير المناخ والمواقف التي تتيح للمتعلم التعبير عن ذاتيته، ويتوقف علي هذا الوعي تحديد المتعلم لماهيته، وتعريفه لذاته ومن ثم تصبح مسئولية خلق حدة الوعي هي مسئولية المتعلم والمدرس معا.

#### (E) التقويم: -

وفيما يتعلق بالتقويم يرفض الوجوديون الامتحانات الموضوعية، وامتحاذ المقال التي لا علاقة لها بالموقف الإنساني، والتي تجبر المتعلمين علي السب للحصول علي درجات أكبر بدلا من أن يكونوا طلاب علم أو باحثين، وكذل يرفض الوجوديون استخدام معيار التكيف الاجتماعي والتنافس المهني لتقو المتعلم.

ولا تقدم الوجودي ات محددة لطرق تقويم جديد تحالمدرسين فقط لأن يتبنوا طرقاً ووسائل جديدة لتحديد ما إذا كان المتعلم قد أصمندمجا في دراساته، وكيف أن إندماجه الشخصي قد ساعده علي التعرف إلا المشكلات الحقيقة للإنسان، وإلي أي مدي وصل المتعلم كفرد ومدي قدرته على الاستمرار في تنميه حريته الفردية وخلق وجوده الذاتي.

ويصبح معيار التربية الناجحة هو تكوين ثلاث عادات ذهنية لدي المتع riticism يجب أن يهتم بها المدرس وهي التهذيب والنظام discipline والنقد fertility .

#### (a) العلاقة بين المعلم والتلميذ: -

هناك اتفاق في الرأي بين الوجوديين بصدد العلاقة بين المدرس والطالب، فهم جميعا يطلبون مزيداً من المودة والاتصال بين الطرفين أكثر مما هو موجود في المدارس حاليا. بدلا من العلاقات الشكلية الروتينية.

إن المدرس الوجودي يجب ألا يكون كما تصور جون ديوي مجرد ممثل Social minded umpire أو موجها للأنشطة الاجتماعية الحرة،



كما يجب ألا يكون مثلا أعلي أو قدوة كما يدعي المثاليون وهو أيضا ليس موصلا أو ناقلا للمعرفة كما يدعى الواقعيون.

المدرس الوجودي يجب أن يكون هو ذاته شخصية حرة يندمج بحماس وحر في العلاقات والمشروعات مع الطلاب كأفراد حتى لا يترك في ذهنهم أي شك أي في أنهم في الحقيقة شخصيات حرة ويجب أن يعاملوا على هذا الأساس وهو المدرس الوجودي لا ينسى مطلقا أن هدفه الحقيقي هو أن يربي شخصا آخر.

إذا كان لكل من المدرس والطالب حريته الذاتية، فكيف يمكن أن يقوم المدر بدوره في توجيه طلابه وهو أمر يبدو متناقضا مع منطق الوجودية في الحرية الذات للأفراد، هذا التوجيه ليس مستحيلا بشرط أن يؤمن المدرس في تعامله بأنهم أف يستحقون الاحترام كذوات متفردة، وأن كل طالب مختلف عن الباقين.

وعن التوفيق ب المدرس وحرية المتعلمين، أو بمع كلمدرس حفظ النظام في الفصل، وهو أمريعني في ذات الوقت التدخل في حري المتعلمين فالعلاقة بين المدرس والطالب هي بالمعني الوجودي علاقة الأنا بالآخر، اهو التلميذ الذي تضع الفلسفة الوجودية فرديته المتميزة في مقدمة الأهدا التربوية، والمدرس هو الآخر الذي له هو أيضا تميزه وفرديته. ومن ثم فالصع تتمثل في كيفية حدوث التفاعل والاتصال بين الطالب والمدرس. بين استجاب وخبرات كل منهما وهو أمر قد يبدو مستحيلا وفقا لمنطق الوجودية في الحر والأصالة. وقد يكون الحلل ممكنا عندما يتحقق مطلب الوجوديين في توفير من من العودة والاتصال بين الطرفين أكثر مما هو موجود في المدارس حاليا، بدلا من العلاقات الشكلية.

وإذا كانت هناك حقوق شخصية للمدرس يجب أن يمارسها بحكم المهنة إلا أنه مطالب أيضاً بأن يحترم الموقف أو الاتجاه الوجودي للمتعلم، ولآبائه أو أولياء أمره، والطلاب الآخرين، وهذا يعني أن المدرس ليس ممثلا علي المسرح أمام المتفرجين، يمثل ليحصل علي المتصفيق والثناء وهو أيضا لا يريد مقلدين له، وإنما هو يبغي تحقيق ثلاثة أهداف وهي:



- ا) معالجة المواد الدراسية بطريقة يمكن أن تكتشف بها الحقائق عن طريق
   التداعى الحر( من جانب الطالب).
  - الوصول إلي ما يسميه هارير تلقائية العمل العقلي autonomous
     الوصول إلي ما يسميه هارير تلقائية العمل العقلي نفسه نو functioning of the mind
     من الشخصية الحرة، الخيرة، ذاتية الحركة.
  - ٣) أن يتأكد من أن طلابه يتمسكون بالحقائق لأنهم قد اقتنعوا هم أنفس بأنها كذلك. وهذا الهدف الأخير لا يعني أن الحقيقة قد كشف عنها أنها حقيقة برجماتية أداتية أو أنها قد أصبحت واضحة. وإنما يعني بالأح أن الحقيقة قد حظيت بتفكير عميق من جانب كل تلميذ كفرد علي حوأن الاقتناع بها ترته هذا التفكير العميق.

والمدرس الكفء الموهوب الناجح هو ذلك الذي يأخذ في اعتباره أن أسم هدف للتربية هو بحث الإنسان عن نفسه، وهو الذي يعرف كيف يتجنب التدخل النمو التربوي للطالب والذي لا يقف حجر عشرة في طريق الصراع الوجو الصحى"

وتحقيق هذه الأهداف يتطلب من المدرس أن يراجع موقف ا إزاء الكت الدراسية والأجهزة المعملية وغيرها مما يوضع في يد المتعلم خلال عملية التدري من أدوات، فالطالب يجب أن يوجد ذاته الحقيقة في ومع كل معرفته وكل الخبر التعليمية لأن الإنسان فوق المعرفة، فوق العقل وفوق المدرسة.

وتصر الوجودية علي ضرورة تقدير المدرسين للطلاب والعكس، المدرس يجب أن يقدر الطالب ليس فقط كفرد بل أيضا ككائن حي وعضو في المستقبل في الجماعة، وبالمثل يجب أن يقدر الطلاب المدرسين ليس علي أنهم أفراد ولكن كبشر وممثلين للمجتمع الذي سيصبحون أعضاء فيه. هذا التقدير يتضمن أن يعامل كل فريق الأخر علي أنه ذو قيمة في ذاته، وعلي أنه لا يمكن إحلال آخر مكانه، وأيضا على أن كل طالب أو مدرس مختلف عن الباقين.



ويجد ربنا أن نناقش هنا موقف ما:

ما موقف الوجودية من الحرية الأكاديمية وهل هي أمر متعلق بالمدرس وحده؟ أو أن الحرية الأكاديمية تعني حرية المتعلم وحرية الجماعة؟ تصر الوجود علي القول بأن الحرية الأكاديمية لا تقتصر فقط علي حرية المدرس، وإنما حر الجماعة، والطلاب والمدرسين معا، ذلك أن الجماعة عندما تفقد حريتها فإنها تدرك أهمية الحرية سواء بالنسبة للمدرسين أو الطلاب، وكذلك الطلاب عندما يكونون أحراراً فإن الجماعة بدورها لن تكون حرة.

وبالمثل المدرس إذا لم يكن حرا فلن يصبح طلابه أيضاً أحراراً كذلك.

وأيضا ما هو موقف المدرس من تربية تسعي إلي تحقيق المطابقة، وإلي إعراد متكيفين مع الجماع ين لمعايرها؟ أليس المجتمع هو الذي الفي علي النمو ويوفر له الأمن والحماية؟ تجيب الوجودية بأن المدرس الشجاع هو اليرفض هذا النوع من الحماية لأن ثمنها باهظ وهو القضاء علي ذاتية الفرد، فه الحماية التي يوفرها المجتمع ليست بأي درجة مثل الاهتمام الذي منحه الأب المحبون لأبنائهم كل علي حدة، وهو اهتمام مختلف في النوع ولكن مقصود بنف المدرجة. ومن ثم فالمدرس الشجاع هو الذي يقود تلاميذه لأن يلتزموا بأنفس وبقيمهم وبشخصياتهم وفرديتهم، وهو المدرس الذي يستطيع أن يحل المعضلة بالمطابقة والاقتناع الشخصي والذي يتيح للطلاب أن يتعلموا وإذا كان الوجودي يستطيع أن يلغي وجود الجماعة أو يمنع الفرد من الانضمام إليها، فإنه يصر عيستطيع أن يلغي وجود الجماعة أو يمنع الفرد من الانضمام إليها، فإنه يصر عينبع من إرادة الفرد كفرد.

# رابطا: تقويم الوجودية ربحي الإنتقادات الموجهة إليها

الوجودية كنظرية أشد تقلبا من أن تخضع لنقد عام ومن هنا فقد تعرضت الوجودية كفلسفة أو اتجاه فلسفي لكثير من حملات النقد نورد من هذه الانتقادات بعضها على سبيل المثال:



- ا يؤخذ علي الوجودية أنها ذات اتجاه لا عقلاني ولو صحت هذه التهمة لامتنعت عن الوجودية صفة الفلسفة وذلك لأن الفيلسوف لابد أن يكون، بالتأكيد رجلا يصغي إلى صوت العقل ويسمح له بأن يكون مرشداً فهو محب للحك كما يقول التعريف اليوناني القديم.
  - ٢) وهناك تهمة أخري ترتبط ارتباطاً وثيقا للاعقلانية وهي تهمة عدم الاكتر بالأخلاق إن لم نقل الأخلاقية فهي فلسفة تحاول أن تظهر الإنسان في جواذ السيئة وتصور كل ما فيه من نقص أو جوانب سيئة دون الاهتمام بالجواذ الرائعة ولقد اتضح ذلك جلياً في المسرحيات والأدب الوجودي.
  - ٣) ننتقل بعد ذلك إلي النقد الذي يقول أن الوجودية مصابة بداء النزعة الفرد إلي حد غير مرغوب ف نقد مرتبط بهذا الاتهام ارتباطا و ول الوجودية نزعة ذاتية بحتة أهملت ما يجب أن تكون عليه البشرية من تضا وحصرت الإنسان في وجوده المفرد فضلاً علي أن أكثر الوجوديين يقدمون صورة قاتمة حالكة للواقع وللحياة. فالحياة عندهم هي حياة الحصر النفس والقلق، والهم والتشاؤم والأفراد الأخرون في المجتمع وجدوا لكي يسلبو حريتي وكما يقول سارتر"أن الجحيم هو الغير".
- ٤) يقال أيضا أن الوجودية فلسفة تشاؤمية بل حتي مرضية ويهتم أنصارها بأذ ينظرون إلي الجانب المظلم من الحياة كما يقال عنهم بوجه خاص إنهم تعا مع العالم المعاصر المبشر بالآمال فهم ضد التكنولوجيا وضد الديمقراطية ولا يتعاطفون مع أهداف المجتمع الحديث ومنجزاته.
- ه) ولقد قام سارتر بالرد علي هذه الانتقادات موضحاً أن الوجودية فلسفة إنسانية تتخذ من الإنسان محوراً لها وتدعو إلي حريته ومسئوليته وذلك رداً علي انتقادات(كاتابا) و(جورج لوكاتش) للوجودية أنها دعوة للاستسلام واليأس ما دامت كل الحلول مستحيلة والإنسان محكوم عليه بالعدم.



وأخيراً وبالرغم من هذه الانتقادات الموجهة إلى الوجودية ن إلا أنه ينبغي لنا أن نعطيها قدرها في أنها أكدت على أهمية الإنسان وجعلته محورا تبدأ منه الفلسفة، كما أنها أكدت على الحرية والمسئولية وهذا يجعل منها اتجاه فلسفي له أهميته وقيمته وخاصة بالنسبة لنا في مجالتربية.

# الفصل الشعلاس الفلسفة التربوية الإسلامية.

# مقدمةً.

أولاً: الأسس العامة للتصور الإسلامي.

ثانياً: التطبيقات التربوية للفلسفة التربوية الإسلامية.



#### وقدوق:

قامت الفلسفة الإسلامية معتمدة على القرآن الكريم والسنة وكما تأثرت الفلسفة الإسلامية بما قبلها وما حولها من الفلسفات أثرت هي الأخرى ف الفلسفات التي كانت في العصر الوسيط— كالفلسفة المسيحية وما جاء بعد من الفلسفات، على أن الغاية القصوى من الفلسفة الإسلامية هي الحكمة و الحكمة إلا معرفة الله تعالى، لهذه كانت الغاية من الفلسفة هي معرفة الله سبح وتعالى.

فالإسلام لم يقدم لنا نظرية تربوية في صورة تعليمات صريحة خاصة بترب النشيء، أو في صورة لنظام تعليمي معين له أغراضه أو أهدافه الخاصة، وإسلام نظاما كليا من حينه منهاج حياة للصغار والكبار، للذ نا يتعدى حدود الزمان والمكان، وهو لذلك نظام يندرج تحته نظام للتعليم كما يند تحته نظم للاقتصاد والأخلاق والمعاملة والتعامل، وأن هذه النظم قد تختلف أشكالها أو أساليبها أو وسائلها أو محتواها من وقت لأخر أو من بيئة إلى بيئ ولكنها جميعها تستظل بظل الإسلام تأخذ منه أصولها وتستلهم منه مبادئ وغاياتها. وعليه فإن التربية الإسلامية لا يمكن فهمها إلا في ظل إدراك الإطار الع للنظام الإسلامي كله، ولا يمكن استخلاصها إلا باستقراء آيات القرآن الكر وأحاديث الرسول الشريف (عليه الصلاة والسلام) التي عالجته مختلف جواذ النشاط الإنساني، وعلاقته الإنسان بربه ومجتمعه.

ورغم أن الدين الإسلامى (نزل على الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم) فى أرض الحجاز بالجزيرة العربية، إلا أنه قد جاء للناس عامة، فجاء القرآن الكريم ليتمم هداية الناس إلى الطريق المستقيم.

ولم يكن الدين الإسلامي شريعة فقط، بل كان فلسفة كاملة وطريقة حياة شاملة، تدعو العقول إلى التفكير والأيدي إلى العمل، كما أهتم الدين الإسلامي



بالعلم والتعليم وليس أروع من أن يبدأ هذا الدين تعاليمه بأدل آياته التي نزلت إلى البشرية بقوله تعالى (اقرأ) أي تعلم وأعرف.

اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ {العلق/١} خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ {العلق/١ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ {العلق/٣} الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ {العلق/٤} عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْ الْعَلق/٥} الْأَنْ مَا لَمْ يَعْ {العلق/٥}

أنه دين التعليم والعلم، دين الثقافة والمعرفة، دين الحكمة ومحبتها، تعرف البشرية على مدار السنين والتاريخ نظاما شاملا واسعا محيطا بكل الأم كالإسلام، أما الفلسفة الإسلامية فتنبع من القرآن الكريم والحديث الشريف و قامت على أساسهما.

وكانت الغاية الق الفلسفة الإسلامية هي الحكمة، و تع معرفة الله سبحانه وتعالى، ولا تقف الفلسفة الإسلامية عند ذلك بل تتعداه إ الملاحظة والتجريب وما هو واقعى وملموس في هذا الكون الواسع الفسيح، والغر من ذلك الوصول إلى الحقيقة والمعرفة لقوله تعالى:

أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ {الْغاشية/١٧} وَإِلَى الْسَّمَاء كَيْ رُفِعَتْ {الْغاشية/١٧} وَإِلَى الْسَّمَاء كَيْ رُفِعَتْ {الْغاشية/١٨} وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْ سُطِحَتْ {الْغاشية/٢٨} وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْ سُطِحَتْ {الْغاشية/٢٠}

سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ {فصلت/٥٣}

أما مكان العلم في الإسلام فمكانة رفيعة لقوله تعالى:

...... يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ {المجادلة/١١}

هَلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ {الزمر/٩}



# وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ {العنكبوت/٤٣}

ويتميز الإسلام بموقفة الفريد بين سائر الديانات سواء كانت سماوية أو وضعية ومفهوم التربية الإسلامية أشمل من أى مفهوم آخر في الثقافات غالا سلامية.

فاللعلم والتعليم والمعرفة مكانة فى الإسلام لا تضاهيها أى مكانة أخرى أى دين آخر. والإنسانية الحقة تتجلى بأبرز معانيها فى التربية الإسلامية، والتوا والإعتدال والتوسط سمة رئيسية للإسلام لا نجد لها مثلا آخر فى الديانات القد أو المذهب الحديثة.

ويمكننا أن نقول بأن الإسلام يجمع بين الفكر المثالي والواقعي والإنساني زان يجعل من الفكر الإس بعا خاصا متميز.

وقد اتضحت الفلسفة الإسلامية من خلال محاولة الفلاسفة المسلم التوفيق بين الفلسفة والدين، وإن كانوا قد تأثروا بالفكر اليوناني إلا أنهم طبعوه بطابع خاص وجعلوه يستجيب لمطالب عصرهم ولهم إسهاماتهم في التر الفكرى الإنساني.

والفلسفة الإسلامية ترتبط أساساً بالإسلام وتعاليمه وقد حاولت التوف بين الفلسفة والدين الإسلامي كما أنها لها فكرها المتميز عن الفلسفات الأخرى العديد من القضايا الفلسفية كما سبتضح فيما بعد.

#### أولا: الأسس العامة للتصور الإسلامح: ﴿

عالج القرآن الكريم الذى نزل فى مكة على الرسول الله صلى الله عليه وسلم لمدة ثلاثة عشر عاماً قضية أساسية واحدة، وهى قضية العقيدة، قضية الألوهية والعبودية والعلاقة بينهما فلقد عالجت السور المكية قضية الوجود الإنسانى فى هذا الكون وعلاقته بالحياة.



ولقد بين ذلك أحد المفكرين المسلمين في هذه العبارة الدقيقة والمعبرة عن هذه القضية يقول هذا المفكر المسلم" لقد كان هذا القرآن المكي يفسر للإنسان سر الإنسان ووجود هذا الكون من حوله، كان يقول له من هو؟ ومن أين جاء؟ ولماذا جا وإلى أين يذهب في نهاية المطاف؟ ومن الذي جاء به من العدم والمجهول؟ ومن الدين يذهب به؟ وما مصيره هناك؟ وكان يقول له: ماهذا الوجود الذي يحسه ويراه الذي يحس وراءه غيباً يستشرفه ولا يراه؟ ومن أنشأ هذا الوجود المليء لأسرار؟ من يديره ومن ذا يحوره؟ ومن ذا يجدد فيه ويغير على النحو الذي يراه؟ وكان يقول كيف يتعامل مع خالق الكون ومع الكون أيضاً، كما يبين كيف له يتعامل العباد؟

بعبارة أخرى يمكذ لل بأن قضية العقيدة كانت أول ع لج القرآن، لأنها هي الأساس الذي تعتمد عليه التشريعات المتعلقة بنظام الحي والتشريعات التي تحكم المجتمع الإسلامي في كل المجالات السياسية و الإقتصاد إلخ.

فقضية العقيدة، إذن تضم عقيدة المسلم فيما يتعلق بالكون وخالقه ، والإنس ومصيره، ومعرفة الإنسان بهذا الكون ومصادرها، والقيم التي تحكم سلوك الانس والمجتمع. وهذه القضايا هي ما تعارفنا على تسميتها بطبيعة الوجود والمعر والقيم. ومن هنا فإننا سوف نحاول التعرف على وجهة نظر الإسلام فيما يتعلق بهالقضايا.

## (۱) طبيعة الوجود (الكون):

يقوم التصور الإسلامى للوجود على أساس أن الله هو خالق هذا الكون بما فيه ومن فيه، من جماد ونباتات وحيوانات وبشر، فهذا الوجود من خلق الله، أراد الله أن يكون فكان، أودع فيه سبحانه وتعالى القوانين التى تنظم حركته، وقد قرر القرآن صراحة أن الله هو خالق هذا الكون، وقد ورد هذا في العديد من سور القرآن فيقول تعالى في سورة (النحل) "وخلق السموات والأرض بالحق تعالى عما يشركون" وفي



سورة (الطلاق)" الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأرض بينهن"، ومن سورة فصلت) "قل أئنكم تكفرون بالذي خلق الأرض في يومين وتجعلون له أنداداً، ذلك رب العالمين، وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر أقواتها أربعة أيام سواء للسائلين" "ثم استوى إلى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض الطوعاً أو كرهاً قالتا طائعين" وفي سورة الأعراف " إن ربكم الله الذي خلق السمو والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش. يغشى الليل النهار يطلبه حثي والشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره، ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالم

ومن هذه الآيات ومن العديد غيرها ندرك أن إرادة الله ومشيئته اقتضت خ هذا الكون، فوجود هذا الكون كان نتيجة لإرادة الخالق القادر، ولم يوجد من تلق الرغم من انه مخلوق يسير في ح طب سه أو بالصدفة. وهذا ا لقوانين ونواميس هي ذاتها ايضا مخلوق بتدبير من الخالق سبحانه . فوراء ه الوجود الكوني مشيئته تديره، وناموس ينسقه، هذا الناموس ينسق بين مفردات ه الوجود كلها، وبنظم حركتها جميعا فلا تصطدم، ولا تتعارض، ولا تتوقف الحركة المنظمة المستمرة إلى ما شاء الله، فهذا الكون؛ لأنه مخلوق وله وج حقيقي وليس صورة لعالم آخر، وهو مستقل عن الإنسان الذي هو أيضا مخل وجزء من هذا الكون، ومن هنا فإن القوانين التي تحكم حياته بإعتباره خلق من ط الأرض، مرتبطة بالقوانين التي تحكم هذا الوجود، فوجود الإنسان على ظهر الأر ليس بمشيئته ولا بتدبيره، وإنما بتدبير من خالقه وهو يتنفس الهواء الذي أوج الله بالقدر وبالكيفية التي أرادها سبحانه، فالإنسان يعيش طبقا للقوانين التي خلقها الله، عن إرادة منه ولا اختبار، شأنه في هذا شأن هذا الوجود الكوني وكل ما فيه، في الخضوع المطلق لمشيئة الله وقدره، كما تنطلق نظرة الإسلام إلى الكون من أنه بكل ما فيه من سماوات وارضين وكائنات حية، لم يوجد بنفسه، ولم يكن نتيجة تطورات أو تغيرات طبيعية، ولم يوجد صدفة، بل خلقه الله وقصد إيجاده على النحو المعين.



وأهم أهداف خلقه أن يكون ميدانا للنشاط الإنساني، يستخدم فيه الإنسان طاقاته ويسخره لنفعته وذلك تحقيقاً لعباده وقيام شريعته.

#### ويتهف الكون حسب الواقع الإسلامي بهفات أهمها:

(أ) **الشمول**: فالكون وفق ما ورد فى القرآن الكريم عام وشامل ويشمل الأرض كلها يتجاوزها إلى النجوم والمجرات، كما يشتمل ما يبصره الإنسان ومالا يبصره.

وينطلق القرآن الكريم بنا من هذه الأرض التي نعيش عليها وما يتخللها أنهار وجنات، وما ينزل عليها من أمطار، وما ينبت فيها من نبات وزرع " والأر مددناها والقينا فيها رواسي أنبتنا فيها كل شيء موزون، وفي سورة النحل، الآية يطوف بنا القرآن في أعماق البحر.

هو الذى سخر البحر لتأ نه لحماً طرياً وتستخرجوا حلية تل وت الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون وفى سورة يس آيات ٣٨- يورد لنا القرآن ما فوق الأرض من أفلاك" والشمس تجرى لمستقر لها ذلك تقد العزيز العليم، والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم".

فالإنسان الذى يجعل من الكون ميدانا لتأمله وتفكيره يوقن تماما بأن معرفته مهما كانت واسعة وشاملة فإنها لا تحيط إلا بأجزاء يسير منه فالنجوم مثلا تفى ضخامة العدد حدا لا يستطيع العقل البشرى أن يتصوره لأنها تتجاوز آلا الملايين وأن أحجامها هائلة إلى درجة لا تستطيع معها مقاييسنا الأرضية أن تحيبها.

(ب) الحركة: يعرض القرآن الكريم للكون مشيراً إلى أنها تجرى على مسرحه الحوادث ويعتريه التبديل والتغيير، فهو يتميز بالحركة وتنتقل حوادثه من طور إلى طور.

" وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء إهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج، (الحج آية ٥) ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين، ثم جعلناه في نطفة في



قرار مكين، ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاما فكسونا العظام لحما ثم أنشأناه خلقا آخر فتبارك الله أحسن الخالقين (المؤمنين آبات ١٢ – ١٤).

- (ج) **الإنتظام**: وترتبط حوادث الكون بعضها ببعض بعلاقات منتظمة فهى تتبع سمطردة فى حدوثها وحركتها كما عبر عنها القرآن الكريم " وآية لهم اللانسلخ منه النهار فاذا هم مظلمون" (يس آية ٣٧)، "الم ترى أن الله يزجى سحيؤلف بينه ثم يجعله ركاما" ( النور آية ٤٣).
  - (د) **التصنيف**: وينبه القرآن الكريم إلى ما فى الكون من أصناف وما فى الطبيعة أنواع وأورد أمثلة لتصنيفها كما فى سورة النور آية ٤٥" والله خلق كل دابة ماء فمنهم من يمشى على رجلين ومذ ملى أربع".

فالكون بما فيه من خلق الله سبحانه وتعالى والله مالك الملك ويسير الك بعلمه ومعرفته وإرادته.. وخاضع لتنظيمه وسيطرته وهيمنته.. مصداقا لقوله تع " وله ما في السماوات والأرض كل له قانتون" (الروم آية ٢٦).

فالفلسفة الإسلامية إنسانية تنظر إلى الإنسان بإعتبار كائنا متميزا ف خلقه وتكوينه.. في وظيفته وغاية ووجوده ولا تغفل الخصائص المادية والروحية وكما أنها فلسفة أخلاقية، تقوم على الأخلاق والقيم الأخلاقية السامية، وه فلسفة إيمانية تقوم على ركيزة الإيمان وتتسق مع الفطرة التي فطر الناس عليها، تؤمن بالله وكتبه ورسله، كما أنها ليست فلسفة دينية فحسب بل فلسفة شمولية عامة لم تقتصر على الإهتمام بعلاقة الإنسان بالخالق فحسب بل أمتدت لتكون منهجا للحياة في كافة جوانبها تهتم بحياة الإنسان في كافة جوانبها المادية واللامادية. فهي ليست فلسفة فردية فقط ولا إجتماعية فقط بل فلسفة شمولية لا تقتصر على نوع معين من البشر أو المجتمعات بل تمتد إلى الكون بأسره ومن هنا فهي فلسفة عالمية أيضا.



فالإسلام هو منهاج حياة، وهو في ذلك كله يصدر عن تصور شامل كامل للكون والإنسان والحياة ولقد عبرت الفلسفة الإسلامية عن ذلك من خلال مبادىء ثلاث هي: الخلق الهادف، الوحدة، الإتزان، فمبدأ الخلق الهادف يعنى أن الله جل وعهو الخالق وجميع ما عداه من مخلوقات له لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا والك بأرضه وسماواته وأحيائه وجماداته ومخلوقاته لله تعالى، كما أن الحياة بجم أشكالها تخضع لله سبحانه وتعالى.

ومبدأ الوحدة يعنى أن الله هو الواحد الأحد خلق الكون والإنسان والحياة إنسجام كامل فالكون صديق للإنسان إذا عرف نواميسه (عن طريق التعوالمعرفة) وفي عناصر الكون ما يناسب استمرار الحياة، ما شاء الله لها أن تستمر، حرف الإنسان ذلك وتعلي يكيف بيئته لتناسب هذه الحيا لكونسان والحياة علاقة طيم سجام أصيل لا عراك مستمر وصرا هالوحدة ظاهرة بين أجزاء هذا الكون: بين أرضه وسمائه، كما هي ظاهرة في الإنسايين ماديته وروحانيته، وفرد ومجتمع، وأمه وعالم، وجيل وإنسانية.

ومبدأ الإتزان: يعنى أن الله سبحانه خلق كل شيء بقدر وجعل بين أج الكون توازنا عجيبا في علاقتها بعضها ببعض، فالإنسان خلق من طين وروح ليك هناك إتزان نزعاته المادية وجوانبه الروحية والقيمية. وكذا التوازن بين الحي الدنيا والحياة الآخره" وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخر ولا تنسى نصيبك من الد وأحسن كما أحسن الله إليك" سورة القصص آية٧٧).

وكذا التوازن بين النظرية والواقع والقول والعمل كما تشير الآية: " يا أيها الذين آمنوا لم تقولون مالا تفعلون" (سورة الصف الآية ٢).

# ٧) الإسلام والطبيعة البشرية:-

### الإنسان والقرآن:

ما الإنسان؟ وما صورة الإنسان كما يرسمها القرآن؟ هل هذا الإنسان مخلوق؟ وهل هو مستقل عن غيره من باقى المخلوقات؟ أم أنه وصل إلى حالته التى



هو عليها نتيجة لمروره في عملية التطور، كما تقول بذلك نظرية داروين، ومن هنا فإنه لا يتميز عن غيره من الحيوانات إلا ببعض الخصائص التي اكتسبها خلال تطوره، وما مكونات هذا الإنسان؟ وما وظيفته؟ وما الغاية من وجوده على و الأرض؟ هذه بعض الأسئلة التي تتوارد على خاطر الإنسان عندما يتعرض لقض الإنسان، ومن الطبيعي أن ينظر الإنسان إلى القرآن باعتباره المصدر الأساس للعقيدة الإسلامية لكي يتبين صورة هذا الإنسان فيه.

وبهذا الخصوص نجد أن القرآن يقرر صراحة أن الله قد خلق الإنسان وأنه خلق خلق الإنسان وأنه خلق خلقاً مستقلاً عن باقى المخلوقات فلا يمثل الانسان مرحلة من مراحل تطور المخلوقات وانما خلق مستقلاً عنها، هذه الحقيقة مرحلة من مراحل تطور المخلوق نما خلق مستقلاً عنها، قيقة نجدها منصوصاً عليها فدم الآيات، ففى سورة (ص) يقول سبحانه" إذا قال ربك للملائكة أنى خالق بشراً طين"، وفى سورة (الحجر) يقول سبحانه وتعالى " ولقد خلقنا الإنسان من صلصمن حمأ مسنون، والجان خلقناه من قبل من نار السموم، وإذا قال ربك لملائكة إخالق بشراً من حمأ مسنون فإذا سويته ونفخت فيه من روحيه فعقوا له ساجدي وفى سورة (طه) يقول" منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخر وفى سورة (الإنسان) " هل أتى الإنسان حين من الدهر شيئا مذكوراً، غنا خلق الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً.

فالقرآن يقرر صراحة أن آدم قد خلق من طين، وأن أبنائه قد خلقوا م أمشاج، فالإنسان إذن لم يوجد نتيجة لتطور المخلوقات وإنما وجد على صورته منذ بداية خلقه، فالله هو الخالق البارىء المصور، وروح الإنسان من روح الله؛ كما تقرر ذلك الآيات العديدة.

وقد خلق هذا الإنسان في أحسن وأكمل هيئة وصورة، فيقول سبحانه في سورة (التين)" لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم" في صورة (الإنفطار) " يأيها الإنسان ما غرك بربك الكريم الذي خلقلك فسواك فعدلك في أي صورة ما شاء



ركبك" فقد جعل الإنسان سوى الخلق معتدلاً، منتصب القامة كما كرمه الله سبحانه، فيقول في سورة (الإسراء) " ولقد كرمنا بنى آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير خلقنا تفضيلاً "كما سسبحانه وتعالى ما في السموات والأرض لكى يفيد منه، وينتفع به في حياته فيق في سورة (الحج)" ألم تر لأن الله سخر لكم ما في الأرض والفلك تجرى في الببأمره ويمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه إن الله لرؤف رحيم" وفي سرامره ويمسك السماء أن تقع على الأرض وجعنا لكم فيها معايش قليلا ما تشكرو وفي سورة (لقمان)"

تروا أن الله سخر لكم ما فى السماوات وما فى الأرض وأسبغ عليكم نع ظاهرة وباطنة، فكر شىء فى السماء أو فى الأرض خلقه الله وسخر للإنسان كتفع به وزوده بالإمكانات تالتى تمكنه من الإفادة مما سخر تث الإنسان لما سخر له من موارد طبيعية هو الذى يحقق الحياة الأفضل له ولجتمعه.

وينظر الإسلام إلى الإنسان على أنه من صنع الخالق عز وجل وأنه قد صد في أحس صوره في قوله تعالى: (ولقد خلفنا الإنسان في أحسن تقويم). وأنه فض وكرمه على كثير من خلقه وجعل الملائكة تسجد له تعظيما وتكريما، كاستخلفه على الأرض.

فشخصية الإنسان هى وسط بين الروح والجسد، والإسلام لا ينظر إلى طبي الإنسان نظرة ثنائية تنفصل فيها الروح عن الجسد بل ينظر الإسلام إليها نظ عضوية متكاملة، ويعتبر كلا منهما ضرورى للآخر ولكل منها حقة على صاحبه بل إن الجسد هو مطية الروح وأداتها ووسيلتها في تأدية الواجبات الدينية.

وطبيعة الإنسان وسط بين الخير والشر فالإنسان يولد على الفطرة، قال صلى الله عليه وسلم:" ما من مولود يولد إلا على الفطرة فأبواه يمجسانه أو يهودانه أو ينصرانه" — والإنسان كما يقول علماء المسلمين ذو طبيعة محايدة فهو قابل للخير والشر معا فإن عود الخير وعلمه نشأ عليه وسعد في الدنيا والآخرة، وإن عود على الشر وأهمل شقى وهلك.



ويقدم القرآن الكريم صورة متكاملة للطبيعة البشرية ولا يفصل بين أجزائها الاحين يتحدث عن وظيفة تتصل بهذا الجزء أو ذلك، فالإنسان كل متكامل، ولكن يمكن لغرض الدراسة العلمية أن تتحدث عن كل مكون على حدة فالإنسان يتكمن الروح الجسد ولكن يجب أن يكمله العقل والنفس.

#### عناصر الطبيعة البشرية: -

قليلا) (الإسراء: ٥٥).

مم يتكون الإنسان؟ أهو ذو طبيعة ثنائية؟ وهل أحد المكونات يتميز ويح منزلة فوق المكونات الأخرى؟

للإجابة عن هذه الأسئلة علينا أن نرجع إلى كتاب الله لنتبين ماذا يقول عن الإنسان وطبيعته، وفي هذا الصدد نجد العديد من هذه المكونات فنجد القحدث عن العقل والقل وح والفوائد والألباب والنهي والح والنفس.

الروح: ذكرت في أماكن متعددة من القرآن الكريم وفي مناسبات كثيرة، و
 أن هناك أدلة على وجودها فهي مبعث الحياة إلا أننا لم نعلم عنها ش
 فهي الجانب الذي أختص الله بعلمه وحجبه عن عباده حتى الأنبياء منهم
 فالطبيعة الإنسانية لها جزء روحي أما طبيعة هذا الجزء وكنهه فهي
 علم الله جل شأنه. (ويسألونك عن الروح فل الروح من أمر ربي وما أوتيتم العلم

وكذلك وردت كلمة الروح في كتاب الله علي أنها جزء من الإنسان. وقد ذكرنا بعضاً من هذه الآيات عند حديثنا عن خلق الإنسان، وورد أيضاً قوله تعالي" ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً (سورة الإسراء).

والفؤاد ورد أيضاً في بعض الآيات مثل" وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك في هذه الحق وموعظة وذكري للمؤمنين، سورة (هود)



وكذلك وردت الألباب في قوله تعالي في سورة (البقرة)"وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فإن خير الزاد التقوي، واتقوني يأولي الألباب" وأيضاً وردت كلمة النهي والحجر في قوله تعالي في سورة (طة)"كلوا وارعوا أنعامكم إن في ذلك لآيات لأو النهي وفي سورة (الفجر)" والفجر وليال عشر، والشفع والوتر، والليل إذا يسر، هل ذلك قسم لذي حجر".

وهذا العنصر من عناصر الطبيعة البشرية هو أيسرها إدراكا وأمنعها حيث فهم ماهيته والعوام يدركون وجود الروح بشكل تلقائي لا اصطناع ف ولاعناء حينما يصفون شخصا بخفة الروح، ويعنون بذلك هذه المسحة العميال الباطنية التي تجعل من يوصف بذلك متقبلا من الآخرين محبوبا دون أن يك يئا بعينه في هذا الشخ ذلك.

وندرك وجود الروح بالعقل أيضاً، حينما ندرك الفرق بين مستويين وعينا. مستوي الوعي الجزئي الذي ننشغل بأمر من الأمور الكثيرة التي تمر بلحظة غضب أو خوف أو فرح أو حزن الخ. ومستوي وعي أكثر شمولا ينشغل بالمنات الإنسانية ويستوعب كل الحالات المتغيرة لها. هذا الوعي الشمولي العينينا علي يقظة بأحوالنا المتغيرة فمهما كانت درجة احتوائها لوعينا الجزئ تتذكر حالنا حينما كنا علي غضب يملك منا كل الجوارح ويشك فينا التف ويحرك فينا الباطن، مع ذلك كله نتذكر ذلك بفضل هذا الوعي الشمولي حضور الروح إذا شئنا.

وهذا العنصر اللطيف السهل الإدراك المستحيل علي المعاينة يهيمن وفق الفهم السابق لكينونته علي الكل أي علي الذات الإنسانية في وحدتها وحركتها. وهذه الهيمنة ليست واحدة في كل البشر، وإنما تقوي وتضعف وفق قوة الروح وضعفها. فإذا دقت الروح وسمت وتخلصت من أوراق المادة، كان الإشراف والنور الذي يضفى على الذات هذه المسحة الباطنية التي تجعلها متقبلة واثقة متفائلة.



وحينما تظلم الروح وتهبط وتحجب أنوارها الشهوات ويخبو نورها فتظلم الذات وتحرم من معايشة ذلك العالم الفسيح المتعالي عن قيود المادة وأسرها وضيق أفقها. هكذا تظلم الذات وتفقد زخمها وإقبالها علي الحياة يشقها السأم وينهل التشاؤم والملل.

العقل: يشير القرآن الكريم إلي العقل ليس كمجرد مكون من مكونات الإنساب بل يشير إليه دائما كوظيفة، فاستخدام العقل وسيلة للوصول إلا الحقيقة، وتقود الفرد إلي الإيمان بالله وكتبه ورسله. وعدم استخدام العينزل الإنسان إلي مصاف الحيوانات، فهذا العقل هو الذي يميز الإنسان الحيوان وقال تعالى: (إن شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لايعقلو (الأنفال:٢٢)).

والعقل وإن لم يرد في القرآن بصيغة الأسم فقد وجد بصفة الفعل، م يعقلون، تعقلون، تعقلون، نعقل ألخ. ربما ليوحي بأن المهم هو الوظيفة التي يقوم بها الع وهي التفكير والتأمل والتدبر، فعن العقل يقول القرآن الكريم في سورة (الفرقا أرأيت من اتخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه وكيلاً، أم تحسب أن أكثرهم يسمعون يعقلون،إن هم كالأنعام بل هم أضل سبيلاً، وفي سورة (الملك)، وقالوا لو كنا نس أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير" وفي سورة (الأنفال)" إن شر الدواب عند الله الله البكم الذين لا يعقلون أما عن القلب فقد وردت آيات عديدة نذكر بعضها للدلا علي أن القلب أحد مكونات الطبيعة الإنسانية، ففي سورة (المائدة) ورد قوله تعالي أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون في الكفر من الذين قالوا آمنا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم، وفي (الأنعام) ورد قوله سبحانه" ومنهم من يستمع إليك وجعلنا علي قلوبهم أكنة أن يفقهون وفي آذانهم وقراً.

العقل هو أيسر ادراكا من الروح وأيسر معانية، من خلال ما يؤديه من وظائف يمكن التعرف علي آثارها بشكل ملموس. والعقل هو العنصر الذي يناط به عمليه التفكير وهي من أخص الصفات الإنسانية، فلا يشارك الإنسان فيها أي مما



يحيط بنا من مخلوقات. والعقل الذي نتميز به في لحظة معينة، هو تغير عن درجة النضج الذي بلغناها بفضل ما نجحنا فيه من تعلم، فبنية العقل وما يرتبط بها من وظائف تتشكل من خلال التعلم والممارسة الفعلية للتفكير أي من خلال التعلم والممارسة الفعلية للتفكير أي من خلال البيئ والممارسة الفعلية للتفكير أي من خلال العلاقة الجدلية التي تربط الإنسان ببيئ وما تزخر به من مثيرات.

والعمليات العقلية التي يقوم بها الإنسان، تكون — كما بينت أبحاث ع نفس النمو — في أعمار مختلفة، الأمر الذي لا يمكن تجاهله ونحن نعكف عن بها الإنسان، وقد لا تظهر العمليات العقلية كلها عند انسان بعينه كأن توجد لد القدرة علي عملية بعينها دون بقية العمليات الأخرى، ويرجع ذلك إلي طبي تربية التي توفرت له، فق التربية علي اكساب الإنسان قدرة عين اتمية ما دونها، كأن تركز علي تنمية الذاكرة وحدها مثلا. والقدر العقلية لا تكتسب إلا من خلال ممارستها وهذا يعني انعدام أي أشر لتربية تك الناشئة وتؤكد سلبيتهم وتحاول أن تصوغهم كما يصوغ المثال عمله فإدر العلاقات بين الأشياء وتحليل الكل إلي أجزائه وربط الإجراءات في كل موح والاستنتاج من مقدمات وإدراك القوانين التي تنتظم حركة الأجزاء المنتمية إلى المتخي والاستنتاج من مقدمات وإدراك القوانين التي تنتظم حركة الأجزاء المنتمية إلى بعينه ورصد المنطق الذي يحكم حركة الأجسام وتجاوز الواقع إلي المتخي وإبداع صيغ جديدة لتنظيم، هذه القدرات العقلية أو الوظائف التي يمكن لع أدواؤها، تكتسب وتتكون وترسخ حينما تيسر التربية للإنسان ممارستها. ونفهم عأساس من ذلك السبب في تباين العقل بين البشر.

٣) الـنفس: اختلف المفكرون في موضوع النفس المكون للطبيعة البشرية. فيري بعضهم أنها إحدي مكونات الطبيعة البشرية، فالروح والعقل والنفس تكون الذات الإنسانية، فالإنسان يحاسب نفسه لينهاها عن هواها في قوله تعالى:
 (وأما من خاف مقام ربه ونهي النفس عن الهوي فإن الجنة هي المأوي)
 (النازعات ١٤، ١٤).



ويرى البعض أن يحل (القلب) محل النفس كمكون للطبيعة البشرية.

وكذلك وردت كلمة نفس في العديد من الآيات، ولكنها توحي بأنها مرادفة للذات الإنسانية،وهذا يعني أنها تماثل في معناها كلمة إنسان. مثل قوله تعالي سورة(البقرة) واتقوا يوماً لا تجزي نفس عن نفس شيئاً ولا يقبل منها شفاعة يخذ منها عدل، وفي سورة (آل عمران)" كل نفس ذاقة الموت".

والنفس كما نعرف هي موطن الانفعالات وهي العنصر العاطفي في الذائد الإنسانية فالمشاعر التي تصاحب كل ما تأتية من سلوك وتشكل الخلفية الدائد لكل حال نكون علية من سكون وحركة، هذه المشاعر هي من صميم عمل النفس.

ويتشكل هذا العنصر الانفعالي في الإنسان بالتربية التي تتاح له. وتجعواطف والانفعالات جذ لي في الإحساس الطبيعي الذي ي نسصغيرا، إحساس اللذة والألم. فعلي أساس من هذا الإحساس المرتبط ارتباطا وثي بكيان الإنسان العضوي وتحقق سلامته وتوازن من عدمه تتكون تدريجيا العواط والانفعالات لتنظم هذه الأنواع التي نعرفها جميعا.

وحينما نلمح سمة عاطفية غالبة عند إنسان، معني ذلك أن هذه السبرزت دون غيرها نتيجة للخبرات المربية الميسرة لنموها وتعزيز وجودها. وعلي ذلا تكون التربية مسئولة مسئولية كاملة عن شكل ومضمون هذا العنصر العاطفي الانفعالي في الإنسان، ولا يخفي علينا ما لهذا العنصر من قوة دفع تؤثر سلبا إيجابا علي ما نحاوله من عمل وما ننجح فيه من انجاز. كل عمل تأتيه، كل سلوك حتي سكوننا، تكمن خلفه بطانة شعورية، تجعل ذاك العمل وذلك السلوك وهذا السكون إما عبثا نجتهد لتجاوزه وأما نود الانفراد بها كيف نحقق لأبنائنا الصحة النفسية؟

الخلق: وهذا العنصر المعياري في الإنسان هو بمثابة الضابط الذاتي لسلوكه،
 فالإنسان كائن حريمكنه أن يفعل وأن لا يفعل، يمكنه أن يختار بين بدائل



عديدة. والإنسان حينما يفعل ذلك فإنه يفضل الفعل علي عدم الفعل والبديل الذي يختاره علي غيره أي أنه يعطي قيمة لما يستقر عليه. ونجد أنفسنا هنا أمام عنصر يحكم كيفية العناصر السابقة حركة الإنسان وينجح في تحقيقة وما يقصر عن إدراكه. وما نصطلح علي تسمية بالخف الإنسان هو إذا هذه القوة الضابطة لإنسان من داخله والتي تمده بمعا السلوك وتحدد له الوجهة التي يتجهها.

ويتشكل الخلق في الإنسان بالتربية عن طريق ممارسة السلوكيات التي ير البالغون ضرورية لحياة المجتمع. ويحكم هذه العملية عدة مباديء يأتي في مقدم ما يوفره الكبار من قدوة للصغار. ومن هذه المباديء، توفر الظروف الميسرة للسلو رغوب فيه، ومنها أيضا ات ول مع الفعل أو اتساق القيم التي نر نها مع نأتيه من أفعال

ولسنا بحاجة إلي التأكيد هذا المكون من مكونات الذات الإنسانية، تأسيس الحياة الححياة الاجتماعية على القيم النبيلة والمثل العليا. فالخلق الننجح في إكسابه للناشئة يكون بمثابة القوة الحافظة لهم من الذلل، قوة تنبع داخلهم لا قوة تفرض عليهم من الخارج والتجربة العملية تعلمنا كيف أن ضواب السلوك الخارجية لا تستطيع مهما كثرت تنوعت،أن تحقق للمجتمع أمن واستقراره. وتعلمنا أيضا أن الإنسان إذا حسن خلقه كان الرقيب علي نف والحريص أن يتطابق سره وعلانية.

البدن (الجسم): ورد ذكر الجسم في القرآن الكريم كمكون من مكونات الطبيعة الإنسانية وأن قوة الجسم هي من أسباب سيادة الإنسان وقدرته علي أداء وظيفته في الحياة، قال تعالى:" إن الله اصطفاه عليكم وزاده بسطة العلم والجسم)(البقرة:٧٤٧) - (١٧٤).

لذلك يجب علي التربية أن تعمل علي تحقيق مطالب النمو لهذه الجوانب الختلفة من طبيعة الإنسان (طبيعة جسمية فسيولوجية عقلية نفسية) ويجب أن



يهتم منهج التربية الإسلامية بهذه الجوانب المختلفة واستغلال الميل الفطري لدي الإنسان في معرفة ما يجهله، وإشباع حب الاستطلاع لديه كنزعات طبيعية في تكوين النفس.

أما مكونات الجسم فقد وردت أيضا علي أنها من مكونات الإنسان في آيت هما قوله تعالي في سورة (البقرة)" قال إن الله اصطفاه عليكم وزاده بسطة في العوالجسم "وفي سورة (المنافقون)" وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم".

وحينما يقول الشاعر" إذا كانت النفوس كبارا، تعبت في مرادها الأجس فأنه يلمس أهمية هذا العنصر المادي في الذات الإنسانية، فالبدن هو بمثابة الوء الذي تتجسد فيه المعاني التي تعتمل في ذات الإنسان وتؤجج بداخله الطاقة للع لانجاز وحينما لا يكون جسان قويا قادرا علي الوفاء بمتطلب يك التمزق والألم والإحساس بالفشل، ومن هنا نلمس خطأ التربية التي كانت تق الجسد وتعمل علي إضعافه كي تعلي من شأن العناصر المعنوية في الإنسان. مهذه التربية تفقد الإنسان معني وجوده لأنها هي الأخري فاقدة لوجهتها الحقيقية

وإذا كان البدن يترحم عن خطفات وراثية كثيرة تنتقل للإنسان م أسلافه، طول القامة، لون الجلد، قسمات الوجه.. إلي غير ذلك، فإن ذلك لا يع أن التربية تقف مشلولة أمام هذا الرصيد الموروث من الخصائص الجسمية.

فالتربية وهي تتعامل مع جسم الإنسان بما يتضمنه من محددات مورو نستطيع أن تفسد الجسم وتعيق نموه الطبيعي أي وفق خصائصه الوراثية ك نستطيع أن تيسر بلوغ الجسم نموه في أفضل صورة ممكنة. بل أن التربية إذا صلح إعدادها يمكنها أن تعدل كثيرا من الخصائص الموروثة غير الموائمة الحياة السليمة.

ويزيد من مسئولية التربية في تنمية هذا المكون الأساس من مكونات الذات الإنسانية أنه المكون الوحيد الذي يصل إلي كمال نضجه مع نهاية سن البلوغ. ومرد ذلك أن إهمال العناية بتوفير أفضل الظروف الميسرة للنمو الجسمي السليم خلال



السنوات الأولي من العمر، معناه إضاعة إمكانية هذا النمو إلي الأبد، كيف إذا تؤمن نمو أبنائنا جسميا؟

ولا تتعدد الذات الإنسانية بأية صورة من صور التعدد، لأنها ذات نفس أو ذ روح أو ذات عقل، فإنما هي إنسان واحد في جميع هذه الحالات وبعبارة أخري يمك القول بأن هذه المكونات متكاملة مع بعضها ولا فضل لأحدهما علي الآخر وإ جميعها تعين بعضها البعض علي أداء وظيفة الإنسان في تعمير الأرض وخلافة السبحانه وتعالى فيها.

# الطبيعة البشرية من النظور الإسلامي:

نسلم مبدئيا بأن قضية التربية هي قضية الإنسان ولكن أي إنسان؟ الإنسانية الإنسانية وهدف ورسطة وهدف ورسطة ودلك الهدف والرسالة؟ لا أو تعمير للكون. أهذا فقط هو الهدف أم هناك أهداف أبعد يشتق منها هذا الهد السابق؟ نعم أن هناك هدفا اسبق وهو العبادة، عبادة الخالق، عبادة الله سبح وتعالي الخالق لهذا الكون وللإنسان الذي يعمر هذا الكون، لذلك فتحقيق مه الخلافة جزء من العبادة وماذا بعد العبادة وتحقيق مهام الخلافة؟ ان هناك الج

هكذا يستدعي البحث عن مفهوم الإنسان— الطبيعة البشرية من المنظ الإسلامي البحث في الفطرة التي خلق الله عليها الإنسان. ومن ثم يصبح تحديد ها الفطرة ليس أمرا تأمليا فلسفيا، أو بحثا ماديا تجريبيا، بل هو فهم واستيع لصورة اسمي وأكمل لإنسان خلقه الله في أحسن تقويم، وأرسل إليه رسوله بالقرآن الكريم هدي ورحمة وهذا الفهم بهذه الفطرة علي المنهج الذي ورد في الكتاب الله العزيز هو نقطة البداية لكل تربية تستحق أن تلقب بأنها "إسلامية،

والسؤال عن طبيعة الإنسان أو من تربي تتحدد علي ضوء الإجابة عن أسئلة أخري وثيقة الصلة بهذا السؤال المحوري في هذا الفصل من الكتاب، وهي لماذا خلق الإنسان؟ ما مركزه في الكون؟ وما طبيعته وقدراته وإمكاناته؟



أما الإجابة عن السؤال الأول الفرعي لماذا خلق الإنسان؟ فواضحة وصريحة في كتاب الله العزيز في القرآن الكريم، حيث نجد الحكمة من خلق الإنسان وهي العبادة والعبادة وحدها، والعبادة بالمعني الشامل تمتد لتغطي كل جوانب الحي فهي ليست قاصرة علي أداء الفرائض ولكنها متصلة بكل نشاط إنساني، عمل سلوك أو نية أو تأمل عقلي.

والإنسان عابد بفطرته، وهذه الفطرة قد تضل وتعبد مادون الله من جماد انسان أو مظاهر الطبيعة، ولكنها تظل دائما تبحث عن" المعبود".

أما عن السؤال الثاني الخاص بمكان الإنسان في الكون فقد تحدد في الخلا والخلافة تعني التكريم الإلهي للإنسان الذي سجدت له الملائكة، والذي خلق له اللي كل ما في الأرض، وا بمقتضي هذه الخلافة سيد في هذا ا ريف هذا العالم المادي، وقيمة الإنسان الذي اختصه الله بنعمة الاستخلاف والتكر أعلى من قيم الماديات التي تحويها الأرض جميعا، والإنسان ملتزم بالوفاء به الأمانة الاستخلاف على هدى القرآن والمنهج الإلهى.

ولكن يحقق الإنسان دوره في الخلافة منحه الله سبحانه وتعالي من القدر والصلاحيات ما يمكنه من تحقيق هذه المهمة، وهي أمور نستدل عليها من كثير آيات القرآن الكريم، وعلي ضوئها نستنبط طبيعة هذا الإنسان الذي تستهد التربية إعداده للقيام بعبء الرسالة وتحمل الأمانة والدور المنوط به في الحيالدنيا.

#### من هذه القدرات والهلاحيات ما يلي:

# (أ) القدرة علي المعرفة:

"وعلم آدم الأسماء كلها" أودع الله في الإنسان سر المعرفة وهو يسلمه مقاليد الخلافة حين منحه القدرة علي الرمز بالأسماء للمسميات وبهذا السر الإلهي العظيم رفعه علي الملائكة وبدون هذه القدرة التي أودعها الله في الإنسان لم تكن



الحياة لتمضي في طريقها والاستحال التفاهم بين البشر وهذه القدرة مظهرا آخر من مظاهر تكريم الله سبحانه وتعالى للإنسان.

### رب أدوات المرفة الإنسانية:

وهي السمع والأبصار والأفئدة" السمع لتسمعوا به الأمر والنهي والأبلت لتبصروا بها آثار صنعه، والأفئدة لتصوا بها إلي معرفته" (القرطبي) هذه الأدو التي زود بها الإنسان والتي ركبت في طبيعته هي وسيلة لإدراك الحقائق من حول الحقائق المرتبطة بعالم المحسوسات أو بالعالم المادي المحيط بالإنسان عالم الشه يدرك عن طريق الحواس والعقل، أما حقائق الغيب الروح والحساب والآخرة و أمور يستحيل علي الإنسان إدراكها بالجدل العقلي فتدرك عن طريق الأفئدة بصيرة هي أمور يعلمها اللها الإنسان فهي فوق عقله ولكنه ها يختار طريق الإيمان ويقوي تصديقه وإيمانه بها من التفكير وتدبر الحكمة الإله يختار طريق بالإنسان في هذا العالم.

ويحثنا الله سبحانه وتعالي علي ضرورة استخدام هذه الأدوات وتوظيفها طلب العلم، وأول ما يطلب من الإنسان معرفته هي نفسه، ، فالإنسان إذا قرأ عر وتعلم ومن عرف نفسه عرفه الله، وتلك هي الغاية من الوجود الانساني وهو عند يتعلم ويعرف إنما يحقق في ذاته إحدي صفات الخالق سبحانه وتعالى: العا العليم".

# (ع) الإرادة السَّقَيْدَ:

منح الله الإنسان إلي جانب ما سبق من صلاحيات لتحقيق مهام الخلافة، الإرادة المستقلة التي تختار الطريق وأول ما يختاره الإنسان هو الكفر أو الإيمان، فالإنسان يوجد في العالم بإرادة الله سبحانه وتعالي، وبخلقه له، ثم يصير مسلما عندما يشهد أنه لا إله إلا الله، والشهادة تعني القدرة علي الاختيار (بين الكفر والإيمان) والاختيار يستلزم الحرية، ومن ثم فالإنسان المسلم حر وعليه أن يستثمر



هذه الحرية وأن يستخدم عقله في توجيه استخدامه وجهة تحقق له مزيدا من الحرية، ومزيدا من تأكيد الذات بصورة فاضلة ايجابية.

والحرية تستلزم المسئولية، وهي أيضا صفة لازمة للإنسان بما هو ذو ع وإرادة واقتدار، وليست صفة له بما هو مقهور مجبور مسير مسخر، والإنسان علاقته بالكون جزء من العالم المادي يخضع لنواميسه وقوانينه وفي علاقته بعا الروح العالم الاسمي غير المادي إنسان حرفي اختيارهن ومسئول عن ها الاختيار. ومسئوليته مشتقة من سيادته عندما جعله الله خليفته في الأر وأصبحت مسئوليته أن يؤدي لهذه السيادة حقها. والمسئولية تشريف وتكليف من اسبحانه وتعالى الذي وثق بقدرة عبده على حمل الامانة.

#### الاستجاراد للتجل

أن أول ما نزل من الوحي الإلهي كان" اقرأ:"اقرأ باسم ربك الذي خلق خ الإنسان من علق، اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم"، ه الأيات دليل علي أن مصدر التعليم هو الله، منه يستمد الإنسان كل ما علم، و ما يعلم، وهي تحدد الصلة بين الله والإنسان تحديدا دقيقا، فترد العلم الإنساني إ العلم الإلهي الذي هو مسجل بالقلم في اللوح المحفوظ عند الله، والإنسان في ه الأيات مأمور بالقراءة، والقراءة هنا رمز لكل عمل نافع يقوم به الإنسان، والقر نقطة انطلاق الإنسان ومفتاح رقيه، ولم يؤمر الإنسان هنا بمجرد القراءة أي قرا بل بقراءة مقيدة باسم ربه الخالق. وكلمة الرب هنا توحي بمعاني التربية والرعا والترقية في مدارج الكمال، وهو رب كريم، بل رب أكرم علي الإطلاق لأنه علم الإنسان ما لم يعلم، فالله بالنسبة للإنسان"معلم" والإنسان متعلم ما لم يعلم" هذه ميزة الإنسان، استعداد للتعلم بالقراءة والكتابة بالقلم.

### هـ) الكون مسخر للانسان:

خلق الله الانسان واستخلفه في الأرض، وسلحه بأدوات المعرفه ثم سخر له الطبيعة وقواها وطاقاتها لانجاز مهام الخلافة ودعي الانسان الى السعي في الأرض



واستثمارها وتعميرها فالكون لم يخلق عبثاً، وكذلك الانسان. جعل الله الأرض للانسان فراشاً والسماء بناءا وأنزل من السماء ماءا فأخرج به من الأرض رزقاً، الى غير ذلك من الأمثلة العديدة لنعم الله التى خلقها للانسان لييسر له الحياه الأرض.

### (و) الإنسان فير مفرّب في الكون:

يسعي الإنسان في هذه الدنيا، ويكدح لتحقيق دوره ومهمته وينجح أو يف بقدر قربه من خالقه، وإتباعه لهدي الله سبحانه وتعالي، فمن رحمة الله بعباده أنه يترك الإنسان في هذا العالم للوحدة والضياع واليأس بل أن الله مع الإنسان ع الدوام،" وهو معكم أينما كنتم". إن الإنسان في الدنيا يعاني ويشقي ولكن الله كه" يا أيها الإنسان ان ح إلي ربك كدحا فملاقيه" كما يكل الناس مالا طاقة لهم به،" لا يكلف الله نفسا إلا وسعها". فهو أعلم بفطرتهم وما في من نوازع ورغبات واستعدادات، ومن ثم يحيط لهم برعايته وعطفه ورحمته.

# (ز) يجازي الإنسان في الاخرة علي ما قدم في دنياه:

طالما أن الإنسان لم يخلق عبثا، وطالما أن الإنسان مكلف ومسئول ن فلا من جزاء وثواب، ولابد من مصير ينتهي إليه الإنسان بعد انتهاء رحلته علي الأر ولابد من آخرة يفصل فيها بين الناس ليلقي كل فرد جزاءه علي ما قدم في دنياه خير أو شر، ومن ثم كانت الحياة الآخرة ضرورة لتحقيق العدل الآلهي. الدار الآخ هي محور الوجود والدنيا مزرعة الآخرة، ومن ثم وجب أن يصرف كل الجهد وكل الوقت لإعداد الإنسان الذي يحصد هذا الزرع في الآخرة، إنسان يعيش دنياه ويتمتع بها في حدود شرع الله ومنهجه، وهو مدرك في ذات الوقت للمسئولية والتبعة. والتربية السوية هي تلك التي تأخذ الآخرة في اعتبارها." أن الساعة آتية لا ريب فيها" والآخرة تعني أنه لابد من يوم يلقي فيه الإنسان ربه، ويحاسب ويعاقب علي أفعاله في دنياه، علي نجاحه أو فشله في القيام بمهام الخلافة، والعبادة وهو نجاح أو فشل مرده إلى الإعداد التربوي السوي أو غير السوي.



مهمة التربية إذا هي إبراز وتأكيد أهمية الاعتقاد في اليوم الآخر، فهذا الاعتقاد هو الحاكم والضابط لحياة الإنسان في الدنيا وعلي ضوء هذا الاعتقاد تقوم نتائج الأعمال الإنسانية، وهي نتائج آجلة وليست عاجلة، فليس المطلوب تحقيق النجاح أو السعادة في هذه الحياة الدنيا نفسها، وإنما الأهم وما يجب أن يحمكان الصدارة دائما من إهتمام الإنسان هو النتائج الآجلة التي تتحقق في ح أخري والتي ترتبط ارتباطا وثيقا بما قدم الإنسان في الدنيا، هذا الوعي بالآخرة ع أنها دار جزاء، وبقاء، وخلود، أمر جوهري عند صياغة أهداف التربية التي ت الإنسان المسلم.

### (ع) الوحي هو مصدر علم الإنسان بالغيب:

هذه الحياة الآخر هول للإنسان، لا يستطيع إدراكه كيقصر عقله أيضا عن إدراك غير ذلك من الأمور المجهولة الغيبية التي لا تقع نظاق مدركاته وقد علم الله سبحانه وتعالي هذا القصور والعجز بما ركبه في فط الإنسان من أدوات المعرفة، لذلك شاءت إرادته ورحمته بالناس أن يرسل لهم الر مبشرين ومنذرين وداعين إلي طريق الهدي وطوق النجاة، وسبل الإعداد لهذه الح الآخرة، حتي يتحقق عدله سبحانه وتعالي في حساب البشر "وما كنا معذبين حنبعث رسولا". وإذا كان العقل قادرا بذاته عن إدراك حقيقة الغيب، إلا أن هذا الع يمكنه أن يحصي الشواهد، والأدلة ويستنبط النتائج التي تجعله يصدق بهذا الغي فالإسلام دين العقل، والعقل يتلقي الرسالة ويتدبر دلائل الهدي وموحيات الإيمان الأنفس والأفاق، ويعرف المنهج الذي يجب أن يسير عليه في حياته حتي لا يضل في الدنيا والآخرة.

هكذا خلق الله الإنسان، من طبيعة مزدوجة، من طين ونفحة إلهية، مزدوجة في استعدادها للخير والشر، والهدي والضلال، خلق الله الإنسان في أحسن تقويم، وفضله علي كثير من خلقه، وكرمه بالخلافة، وأحاطه بهدايته ورعايته ورحمته، عندما يسر له شروط القيام بأعباء هذه الخلافة من إرادة وحرية ومسئولية وعقل



وبصيرة وغير ذلك من النعم المادية في الكون الذي يعيش فيه، ثم لم يتركه سدي، وانما يسر له إدراك المجهول بالوحي والرسالة، وأعطاه المثل والقدوة من حياة الرسول الكريم وهو بشر، وعده بحياة آخرة خالدة يلقي فيها جزاء ما عملت يداه في دني ومن ثم كان سعيه في الدنيا لغاية أبعد ولحياة حقيقية خالدة.

هكذا تتحد مهمة التربية في تربية إنسان مسلم ذا هوية عالمية باعتب إنسانا مكرما من الله سبحانه وتعالى، وله انتماؤه لمكان معين(وطن) أو دولة لعروبته يستند هويته إلي الإسلام وهو أخص مقومات هذه الهوية،فهو الذي يو المسلمين قبل أن يكونوا عربا، ويوجد بين العرب وبين غيرهم من مسلمي العالم شر وغربه. وتصبح التربية إسلامية بقدر ما تستند إلي هذه الأصول الإلهية في تحد بيعة الإنسان وإعداده على هذه الطبيعة لأداء دوره ورسالته لي عندما تؤكد لديه الوعي بالرسالة، وشرو فعالية هذا الوعي وهو العلم بالمنهج القرآني في الاضطلاع بمهام الرسالة.

### (٧) طبيعة المعرفة:

يقوم التصور الإسلامي فيما يتعلق بالمعرفة علي اعتبار أن معرفة الإنس مكتسبة، فعندما يولد الطفل لا يحمل معه أية معرفة من حياة سابقة وإنما يو وهو غير مزود بأي قدر ولو ضئيل من المعرفة، ولكنه يولد وهو مزود بالأدوات التمكنه من اكتساب المعرفه، فالمعرفة من وجهة النظر الإسلامية يكتسبها الإنسمدة بقائه في هذه الدنيا، ونجد هذا واضحاً في قوله تعالى في سورة النحل" وا أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئاً وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون".

فعندما يولد الإنسان إذن لا يحمل معه معرفة من حياة أخري وإنما يبدأ اكتساب المعرفة من التعلم أثناء حياته ولكن من أين يحصل الإنسان علي معرفته المكتسبة، للإجابة علي هذا السؤال يمكننا القول بأن وجهة النظر الإسلامية تري أن الإنسان يحصل على معرفته من مصدرين.



### المهدر الأولى: إلهي. والمهدر الثاني: بشري.

# أما المصدر الأول وهو المصدر الإلهي:

فيتلقي منه الإنسان كل ما يختص بحقائق عقيدته، بالتصور العام لوجو وبعباداته، وبأخلاقه، وقيمة وموازين سلوكه وكذلك كل ما يختص بالمباد وبالأصول السياسية والاجتماعية والاقتصادية للنظام الاجتماعي الذي يعيش فوهذا يعني بعبارة موجزة أن المسلم يحصل علي معرفته بشريعته من المصدر الأساسيين وهما القرآن وسنة رسول الله.

# وأما المصدرانثاني وهوالمصدرانبشري:

فيتلقي منه الإن ما يتعلق بالطرق وبالوسائل ال ظالحياة. فمن هذا المصدر يحصل الإنسان علي معرفته بالعالم الفيزيائي المادي الا يعيش فيه، فللإنسان أن يتلقي من هذا المصدر العلوم البحتة مثل الكيمي والطبيعة والأحياء والطب والصناعة والزراعة وطرق الإدارة وطرق الحرب والقت الخ. أي كل ما يتصل بالنواحي الفنية والإدارية والعلمية لإدارة الحياة وتنظيمها.

وهناك العديد من الأدلة التي تؤكد صدق ما قررناه عن مصادر الع الإنساني، فبالنسبة للمصدر الأول نجد العديد من الآيات القرآنية التي تؤكد الإنسان المسلم عليه أن يتلقي كل ما يتعلق بأمور العقيدة والعبادات والأخ والمعاملات بين الناس من الشريعة الإسلامية، يقول سبحانه وتعالي في سورة البق كما أرسلنا فيكم رسولاً منكم يتلو عليكم آياتنا ويزيكم ويعلمكم ما لم تكونوا تعلمون" وفي سورة (النساء)" إنا أنزلنا إلك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ولا تكن من الخائنين خصيماً".

وبعبارة أخري يمكننا القول بأن الإنسان يتلقي كل ما يتعلق بالشريعة من المصدر الإلهي، والشريعة كما يوضحها أحد علماء المسلمين هي مجموعة النظم التي شرعها الله وأنزلها على رسوله ليلتزم بها الإنسان في أكثر من ميدان:



- علاقة الإنسان بربه، ويدخل فيما شرعه الله هنا الواجبات الدينية كالصلاة والصوم والزكاة والحج.
  - علاقة المسلم بالمسلم وما شرعه الله هنا تبادل المودة والتراحم والتنا فيما بين المسلمين والأحكام الخاصة بتكوين الأسرة والميراث.
  - علاقة المسلم بغير المسلم، وذلك يتحقق بالتضامن والسعي لتحق التقدم والرخاء والسلام.
  - علاقة المسلم بالمجتمع، وهنا تأتي النصوص التي تحكم المعام الاقتصادية والقوانين المدنية والجنائية والتاريخية.. الخ.
  - علاقة المسلم بالكون، إذ هو مطالب بمواصلة البحث والنظر في الكائن واستخدام آثارها الإنسان وخدمة البشرية.
  - علاقة المسلم بالحياة، وسبيل تحقيق شريعة الله هنا هو أن يستم المسلم بالطيبات في هذه الحياة الدنيا دون إسراف وتقتير.

أما بالنسبة للمصدر الثاني وهو المصدر البشري، فهناك العديد من الأد التي تؤكد اعتراف الإسلام به باعتباره مصدراً من مصادر المعرفة، من هذه الأد قوله تعالي في سورة (آل عمران)" وشاورهم في الأمر فإذا عزمت فتول علي الله إن العجب المتوكلين" وفي سورة الشوري" والذين استجابوا لربهم وأقاموا للصلاة وأمر شوري بينهم ومما رزقناهم ينفقون" ومن الأدلة أيضاً استشارة الرسول صلي العليه وسلم لأصحابه في الحروب فقد استشار أصحابه في غزوة بدر، وفي غزوة أحد، وفي غزوة الخندق، ومن الأدلة أيضاً الحادثة المرتبطة بتلقيح النخل فقد روي ثابت عن أنس أن النبي صلي الله عليه وسلم مر بقوم يلقحون النخل فقال: لو لم تفعلوا لصلح قال: فخرج شخصاً، فمر بهم فقال: ما لنخلكم؟ قالوا: قلت كذا وكذا، فقال: أنتم أعلم بأمور دنياكم" من هذا ندرك أن الإنسان يحصل علي المعرفة عن طريق المحاولة والخطأ، أو عن طريق الخبرات المتراكمة في المجتمع، وذلك فيما



يتعلق بأمر من أمور الدنيا، وهذا يعني أن النواحي الفنية لإدارة الحياة ولتنظيمها وللاستفادة من الثروات الموجودة بالأرض أمر يرجع فيه إلى التجارب الإنسانية.

### أدوات المعرفة:

هل المعرفة ذات طابع عقلي من وجهة النظر الإسلامية؟ بمعني: هل العهو أداة توصيل المعرفة الصادقة إلى الإنسان كما تؤمن بذلك الفلسفة المثالية؟

وللإجابة علي ذلك التساؤل يمكننا القول بأننا لا نجد في كتاب الله يؤكد أن العقل هو الأداة الوحيدة التي بواسطتها يستطيع الإنسان اكتساب المعر وإنما نجد العديد من الآيات التي تقرر أن الحواس لها دور في هذه المعرفة، فالع والحواس جميعها مصادر للمعرفة، نجد هذا في سورة (النحل) في قوله تعالى" والحكم من بطون أمهات لمون شيئاً وجعل لكم السمع والأب فئ لعلكم تشكرون".

فالسمع والبصر والفؤاد تعتبر منافذ الإنسانية والحواس الخمس تعت موصلات للعقل وقد وردت إشارات عدة في القرآن لهذه الحواس باعتبارها نوا للمعرفة ووسائل التثبيت منها.

فعن اللمس ورد قوله تعالي في سورة (الأنعام)" ولو نزلنا عليك كتاباً قرطاس فلمسوه بأيديهم لقال الذين كفروا إن هذا إلا سحر مبين".

وعن الشم ورد قوله تعالى في سورة (يوسف)" ولما فصلت العير قال أبوهم إ لأجد ريح يوسف لولا أن تفندون "أي: قال سيدنا يعقوب لبنيه إني لأشم رائحة يوسف لولا أن تتهموني بضعف العقل، ووردت كذلك آيات كثيرة بشأن السمع والأبصار والعقل والقلب.. الخ.

والعقل كما قلنا لم يرد في القرآن بلفظ الاسم وإنما ورد بصيغة الفعل: للدلالة على بيان وظائفه التي يقوم بها من التفكير والتدبر والتأمل، ولقد اهتم الإسلام بالعقل ونوه به، ونبه إلي وجوب العمل به والرجوع إليه. وعول عليه في أمر



العقيدة وأمر التبعة والتكليف، والإنسان يتميز من غيره من المخلوقات بالعقل، ومن أجله فضل الله الإنسان علي سائر خلقه، ولقد ذم الله سبحانه وتعالي هؤلاء الكافرين الذين لم يستخدموا عقولهم لاكتشاف البراهين القاطعة علي وجالله بل اعتبرهم أضل من الحيوانات، يقول تعالي في سورة (الأعراف)" ولقد ذرأ لجهنم كثيراً من الجن والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بولهم آذان لا يسمعون بها، أولئك كالأنعام بل هم أضل وأولئك هم الغافلون ولقد جاء في القرآن آيات عديدة تدعو إلي استخدام العقل في النظر والتأم والتفكير للوصول إلى الإيمان بما يضيق المقام عن ذكرها هنا.

### الشُّروط الواجِبِ تُوافُرها للوصول إلى المُعرفةُ الحقه:

لكي يصل الإنسان فة موثوق بها فإنه يجب أن تتوفر برو الضرورية، من هذه الشروط:

- البعد عن التقليد المطلق الذي لا يستخدم فيه العقل: فالتقليد الذي يقوم علي نظر وتفكر وتدبر لا يوصل الإنسان للمعرفة التي يطمئن إلي لأن مثل هذه المعرفة يصل إليها الإنسان عن طريق التفكير والتعقل حقي أمور العقيدة. ولذلك فقد نعي القرآن علي الكفار تقليدهم لآبائهم في كانوا عليه من كفر وضلال دون أن يفكروا فيما إذا كان هؤلاء الآباء عضلال أم علي حق، قال تعالي في سورة (الزخرف) "كذلك أرسلنا مقبلك في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا علي أمة وإنا عقبلك في قرية من نذير إلا قال المترفوها إنا وجدتم عليه آباءكم قالوا إنا أثارهم مفتقدون، قال ألو جئتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم قالوا إنا بما أرسلتم به كافرون".
- ٢) عدم الاعتماد على الظن في المعرفة الإنسانية :والاعتماد على الظن وعدم محاولة الإنسان الغوص إلى أعماق الحقيقة لا يوصل إلى المعرفة الحقة قال تعالى في سورة (يونس)" وما يتبع أكثرهم إلا ظناً إن الظن لا يغنى من الحق شيئاً إن الله عليم بما يغفلون". وفي الحديث الشريف ورد عن



رسول اله صلي اله عليه وسلم " إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث" (رواه أحمد).

٣) التدرج في المعرف من المحسوس إلى المجرد ومن الجزء إلى الكف فلكي يصل الإنسان إلي المعرفة الحقة عليه أن يستخدم ما نطلق عليه الآ الطريقة الاستقرائية" وهذا يعني أن يبدأ الإنسان بدراسة الجزئيات للوصمنها إلى القاعدة العامة التي تحكمها، وقد وضح ذلك سورة الأنعام في قسيدنا إبراهيم عندما بدأ بفحص الأشياء الملموسة حوله، وتوصل منها إليمان بأن كل هذه الظواهر لها خالق أوجدها وقد ذكرت القصة الآيات من (٧٤ - ٨٠).

### ) الشيم من وجعة الإسلامية:

يقوم التصور الإسلامي للقيم والموازين والمعايير التي تضبط وتنظم سلو الإنسان والمجتمع علي أساس أنها من الله سبحانه وتعالي، فالإنسان من وجهة النالإسلامية ليس مخولاً صلاحية صياغة هذه المعايير التي تنظم حياته، وإنما عليه يستمد هذه المباديء الأخلاقية من الشريعة الإسلامية، فالقيم إذن ليست من صلا الإنسان، وإنما أتت إليه وحياً من الله سبحانه وتعالي، ولقد وردت الآيات القرآن بالعديد من القيم الأخلاقية فورد في سورة (النحل) علي سبيل المثال في قوله تعالى إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي وينهي عن الفحشاء والمنكر والبيعظكم لعلكم تذكرون وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الإيمان بعيظكم لعلكم تذكرون وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الإيمان بعيظكم لعلكم تداكرون وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الإيمان بعيظكم الله عليكم كفيلاً إن الله يعلم ما تفعلون " ووردت عشر وصايا في الأيات من ١٥١ - ١٥٣ من سورة الإسراء زفالقرآن الكريم باعتباره أحد المصادر الرئيسية للإسلام حوي الكثير من هذه الضوابط والمعايير الأخلاقية التي يجب أن الرئيسية للإسلام حوي الكثير من هذه الضوابط والمعايير الأخلاقية التي يجب أن القرآنية من الطيب، وهذه الآيات القرآنية من الكرة بحيث لا يتسع المقام لذكرها كلها هنا. ومن هنا هذه المهاديء المقرآنية من الكثرة بحيث لا يتسع المقام لذكرها كلها هنا. ومن هنا هذه المهادي



والمعايير الأخلاقية موضوعية، لأن مصدرها خارج عن الذات فهي مستقلة عن ذاته، أي: لا تعتمد علي رغبته وتفضيله لها أم لا، فالإنسان عندما يقيم سلوكاً ما أو فعلاً معيناً فإنه يعتمد في تقويمه علي أساس أو علي قاعدة أخلاقية موضوعية مقررة الشريعة الإسلامية، مصدرها إلهي، وهي موضوعية.

ولكي تطبق هذه المعايير والقوانين الأخلاقية في واقع الحياة الفعلا للإنسان تطبيقاً سليماً، فإن هذا التطبيق محكوم عليه ببعض الضوابط منها:

### الضرورات تبيع الحظورات:

يقرر علماء المسلمين أن مخالفة الإنسان للقواعد الأخلاقية وعدم التزا بها لا يعد عملاً غير أخلاقي إلا إذا وقع في مخالفة بإرادته الحرة وباختياره، أما عفي المخالفة مضطرا، ف من العقوبة المترتبة على المخالفة.

ولقد ورد في هذا الأصل العديد من الآيات القرآنية، منها ما ورد في س (الأنعام) في قوله تعالى: قل لا أجد ما أوحي إلي محرماً علي طاعم يطعمه إلا يكون ميتة أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزيرن فإنه رجس أو فسقاً أهل لغير الله به ف اضطر غير باغ ولا عاد فإن ربك غفور رحيم وفي سورة (آل عمران) لا يتخذ المؤمن الكافرين أولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء إلا أن تة منهم تقاة ويحذركم الله نفسه وإلي اله المصير وفي سورة (النحل) من كفر با من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ولكن من شرح بالكفر ص فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم".

كذلك وردت بعض الآيات التي تؤكد علي القصد والتعمد، أما إذا فعل الإنسان شيئاً وهو ناس أو مخطيء فلا لوم عليه مثل" رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه".

### البِمِهِ مِنْ الهُويِ مِنْهِ اتَّخَاذُ الْأَحْكَامِ الْأَخْلاقْيِةَ:

يقرر القرآن أن اتخاذ الأهواء الشخصية والأغراض الذاتية للإنسان أساساً في ممارسة الحياة في أي مجال من مجالاتها مفسد لحياة الفرد والمجتمع، فأمور



الحياة لا تستقيم إلا بإتباع الحق المستمد مما قرره الشرع وقد وردت هذه القاعدة في العديد من الآيات القرآنية منها قوله تعالي في سورة (المائدة)؛ وأنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهميناً عليه، فاحكم بينهم بما أنزل الله تتبع أهوائهم عما جاءك من الحق لكل جعلنا منكم شرعه ومنهاجاً، / وفي سرالشوري)؛ " ولذلك فادع واستقم كما أمرت ولا تتبع أهواءهم وقل آمنت بما أن الله من كتاب وأمرت لأعدل بينكم الله ربنا وربكم لنا أعمالنا ولكم أعمالكم حجة بيننا وبينكم الله يجمع بيننا وإليه المصير" وفي سورة (النساء) يا أيها الذ آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ولو علي أنفسكم أو الوالدين والأقربين يكن غنياً أو فقيراً فالله أولى بهما فلا تتبعوا الهوى أ تعدلوا".

مما سبق يمكننا أن القيم والمعايير الأخلاقية من ذ الإسلامية هي مطلقة علي المستوي النظري فالصدق لا يتغير بحيث يصبح نقي وهو الكذب قاعدة أخلاقية، فالصدق فضيله والكذب رذيلة، وهكذا الأمانة والخيا الخ. ولكن عند تطبيق هذه القيم والمعايير الأخلاقية علي السلوك الفعلي للإنس تصبح مرتبطة بالموقف الذي يوجد فيه الإنسان، وهذا يعني أنها تتوقف علي النوالقصد وعلي اختيار الإنسان وإرادته الحرة، فإذا ارتكب الإنسان الرذيلة وهو غمتعمد، ومدرك أنها رذيلة أو كان مضطراً أو مخطئاً أو ناسياً، فإن عمله لا يك غير أخلاقي، وما نقره هنا هو ما يجعل وجهة النظر الإسلامية مخالفة لكل وجهتي النظر المثالية والواقعية والبر جماتية، فالقيم الإسلامية مطلقة علي المستوجهة النظري، أما علي المستوي التطبيقي والفعل الإنساني فإنها مرتبطة بنية الإنسان وبالظروف التي مربها.

#### ثانيا: - التطبيقات التربوية للفلسفة التربوية الإسلامية: -

(١) فُلِسِمْتُ الرَّبِيةُ الإِسلامِيةُ



إن فلسفة التربية الإسلامية تعتمد علي مصدرين رئيسين في بنائها للمجتمع المسلم أفراداً وأمماً، وهذان المصدران هما: القرآن الكريم، والسنة النبوية الشريفة.

# أولا: القرآن الكريم:

القرآن بأي أسم سميته هو الكلام المعجز المنزل علي النبي صلي الله علا وسلم المكتوب في المصاحف المنقول عنه بالتواتر المتعبد بتلاوته ن وهذا المعني اتعليه علماء اللغة العربية والفقهاء والأصوليون.

وقد نزل القرآن الكريم علي النبي صلى الله عليه وسلم متفرقا حيث نـ بعضه بمكة المكرمة والبعض الآخر بالمدينة المنورة، وقد اشتملت الآيات المكية:

- ١) بيانات للعقيدة الإ
- ٢) بطلان عبادة الأوثان.
- ٣) مجادلة المشركين وقصص الأنبياء.
  - ٤) الدعوة إلى التوحيد.

بينما اشتملت الآيات المدنية علي الأحكام الخاصة بتنظيم العلاق الاجتماعية والدولية، ومعني ذلك أن الآيات التي نزلت بالمدينة قد اشتملت ع الأحكام الخاصة بالمعاملات، ويرجع ذلك إلي أن الدولة الإسلامية في المدينة تكونت وأصبحت لها سيادة كاملة لتنفيذ هذه المعاملات، أما قبل الهجرة فقد كانت حالة المسلمين من الضعف وكانت السلطة بأيدى المشركين.

نستنتج من ذلك أن الوظيفة التربوية للقرآن الكريم كانت واضحة منذ نزوله، ذلك أن الجانب الفكري والشخصي والسلوكي لايقتضي سيطرة علي السلطة، ومن هنا فقد استطاع المسلمون أن يؤمنوا ويمارسوا الإسلام وهم بين كفار مكة ثم ازدادت رسوخاً عقيدتهم عندما كتب الله لهم التمكين بعد الهجرة



وقويت دولتهم، الأمر الذي ساعدهم علي استخدام السلطة في تنظيم المعاملات وتطبيق التشريعات وتهيئة المناخ المناسب لممارسة التربية الإسلامية.

### حتويات الشرآن الكريم من الزاوية التربوية

اشتملت آيات القرآن من الزاوية التربوية على:

- (أ) عقائد يجب الإيمان بها وهي الحد الفاصل بين الإيمان والكفر (الإيمان الملائكة الكتب الرسل اليوم الآخر القدر).
- (ب) الأخلاق الفاضلة التي تهذب النفوس وتصلح شأن الفرد والأمة (طه النفس العفة والاحتشام غض البصر الصدق الأمانة.. الخ).
- (ج) الدعوة إلي النظر في ملكوت السماوات والأرض وخل ي لمعرفة أسرار الله في

## (٧) أحدافُ التَّرْبِيَةُ الإِسلامِيةُ:

تتبع أهداف التربية الإسلامية من التصور الإسلامي لكل من الإنسو وعلاقته بالكون الذي نعيش فيه والمعرفة وأدواتها ومصادرها والقيم كما سبق. وهذا المجال نجد أن الهدف الكلي أو العام للتربية الإسلامية يكمن في تربية المسالعابد لله، بالمفهوم الشامل للعبادة، ولقد نبع هذا الهدف من تحديد الإسلام لوظي الإنسان وللغاية من وجوده علي ظهر هذه الأرض، ولتكريم الله له وأمره ملائك بالمسجود له، فقد بيننا أن وظيفة الإنسان هي تعمير الأرض وتحقيق التقالإنساني، والإفادة مما سخر الله له، وأن الغاية من وجود الإنسان هو عبادته لله، وفقاً لما جاء في قوله تعالي في سورة (غافر) وقال ربكم أدعوني استجيب لكم أن الذي يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين"، وفي سورة (الذاريات)" وما خلقت المجن والأنس إلا ليعبدون".

فالهدف الأسمى للتربية هو بناء المسلم العابد لله والذي يقصد بكل عمل أو نشاط يقوم به طاعة الله سبحانه وتعالى واجتناب نواهيه.



وعلي ضوء العقيدة الإسلامية، وعلي هدي المنهج القرآني في تربية المسلم يمكن تحديد أهداف التربية على النحو التالي:

#### ا تحرير الإنسان:

- (i) تحريره من غربته في هذا العالم ومن دوامه البحث فيما وراء الطبي وعالم الغيب، والتساؤل عن لماذا خلق؟ وما معني الحياة؟ وما معني المو وما رسالته في هذه الدنيا.
- (ب) تحرير الإنسان من قيود العرف الموروث من السلف من آباء وأجد وتحريره من قيود الهوي والشهوات فتهدف التربية الإسلامية إلي بذ الوجدان الإنساني الحرمن الخضوع للمخلوقات أو شهوات النف ونزواتها، والخض لل للخالق سبحانه وتعالي، هذ وع سبحانه وتعالي وإتباع ما شرعه لعبادته وعدم الخضوع للمخلوقات هو لا العقيدة الإسلامية والمتمثل في شهادة (أن لا أله إلا الله) ومن هنا ف التربية الإسلامية تهدف إلي بناء المسلم الذي يراقب الله في كل أعما وتصرفاته، المسلم الذي يدرك أن الله مطلع حتى علي ما بداخله فإ سبحانه" يعلم السر وأخفي" ولذلك فإن بناء المسلم الذي يدرك ويعي أن المطلع علي سره وعلنه والذي يدرك أنه محاسب علي عمله يمثل هماسياً من أهداف التربية.
- (ج) إدراك معني شهادة— أن لا إله إلا الله— علي أنها إعلان عن انعتاق الإنسان من سلطة كل الأوثان حجرا كان أو بشرا، وهي في ذات الوقت إسقاط لكل الأغلال التي تقيد إنسانيته وهو ما نص عليه القرآن الكريم" ألا تعبد إلا إياه" ولا نشرك به شيئا، ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله، والشهادة لا تعني أيضا قدرة الإنسان علي الاختيار، اختيار طريق الهداية والإيمان بدلا من الكفر والضلال، وهي تأكيد ومظهر من مظاهر الحرية الإنسانية الواعية.



#### ٢- وعي الإنسان يرسالته:

لم يخلق الإنسان عبثا، وإنما خلق لغاية ورسالة، تحددت في قوله سبحانه وتعالي" أني جاعل في الأرض خليفة" خلافة الإنسان علي الأرض هي تفس لوجوده، ولم يرد الله لغير الإنسان حتي لملائكته أن يخلفوه علي الأرض، ها الخلافة هي ركن الزاوية في العقيدة الإسلامية وهي تتضمن سيادة الإنسان في ها الأرض بأمر خالقه، كما تتضمن تكريم الله للإنسان بسجود الملائكة له وه مخلوقات الله.

ماذا تعني فكرة الاستخلاف في الأرض؟ تعني عمارة الأرض التي سخرها اللإنسان، بما فيها من قوي وطاقات وثروات، وعمارة الأرض تستلزم السعي والعالمائم للكشف عن النواميس والسنن التي تحكم الكائنات، وتضبط خيرها وشرختم نظم نفعها وضررها، والعمل لا يتيسران بغير علم ومع لعا والمعرفة يقتضيان وجود صلاحيات وإمكانات تجعل الوصول إليهما أمرا ممكنا، وثم سلح الله الإنسان بالحواس، والعقل، والقلب، والإرادة، والمسئولية.. الخ، وكل أسلحة لتحقيق أمانة التكليف بالخلافة.

والإنسان عندما يحقق في ذاته معني الخلافة، فهو يحقق في ذات الوق معني ومغزي وجوده، ويؤكد دوره الايجابي في هذه الحياة، ويحرر نفسه من مشا القنوط واليأس والغربة والحيرة في هذا العالم.

وهكذا تصبح مهمة التربية تدعيم الوعي بهذه الرسالة لدي المتعلم وبمغزي خلق الإنسان في الكون، وبقيمة العمل والسعي وتأكيد الذات المستمر من خلال تحقيق أهداف وغايات سامية، تدعم هذا الوجود الإنساني التميز المتفرد بالتكريم الإلهي والثقة الإلهية في قدرات هذا الإنسان، والتربية التي تعد الإنسان للاعتماد علي وكسب رزقه من خلال التدريب واكتساب مهارات الأعمال التي تتفق مع قدراته واستعداداته، يجب أن تؤكد في نفس المتعلم أن العمل ليس قاصرا علي تحقيق هذا الهدف فقط تلك التي تؤكد دوما أن العمل عبادة وأن العمل يساوى الجهاد، وليس الغرض منه غرضا نفعيا فقط.



وهكذا تظل دائما علاقة الإنسان موصوله بالخالق سبحانه وتعالى، من خلال تحقيق معني الخلافة، بل أن الإنسان الذي يرفض أن يقوم بعبء التكاليف تسقط عنه رتبة الإنسانية، ويصبح في منزلة الحيوان، حيث يعطل حكمة وجو والكافرون ليسوا جديرين بصفة الإنسانية،" أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئهم الغافلون"." إن شر الدواب عند الله الذين كفروا فهم لا يؤمنون ".

#### ٣-إدراك مغزي العبادة:

الإنسان عابد بفطرته حيث يقول الله سبحانه وتعالى:" وإذا اتخذ ربك بني آدم من ظهورهم ذريتهم، وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم؟ قالوا يشهدنا. ويقول سبحانه وتعالى في صورة الذاريات" وما خلقت الجن والإنس عبدون" فوظيفة الإن عبادة الله. وهذه العبادة تتض ض شعوري الاختياري عن ذات إلهية جديرة بالطاعة والتقد باهذا الخضوع في نفس المسلم الحقيقي يبعث على الأمل لا اليأس، والرضا ولي الكبت والقنوط.

والمسلم عندما يختار الإيمان، ويهتدي بقلبه وعقله إلي خالق هذا الكون يجد تناقضا في هذا الشعور بالخضوع الذي ينطوي علي التمجيد والتقديس جانبه كعابد لموضوع عبادته وهو الله سبحانه وتعالى.

والمسلم عندما يعلن إسلامه، فهو يعلن أيضا أنه موحد لله. وأنه حر كل قيد كان ماديا أو بشريا، ويعلن في ذات الوقت الانقياد والخضوع وإخلا الضمير لله وحده والإيمان بالأصول الدينية التي جاءت من عند الله. والمسلم هو الذي رضي بطاعة الله فاجتمعت فيه الطاعة الطبيعية والطاعة بالإرادة، ولهذا تطلق كلمة مسلم علي كل من خضع لله وأطاع أي نبي من الأنبياء، حيث كانت دعوتهم جميعهم إلى الوحدانية.

والعبادة بالمعني الشامل تمتد لتغطي كل جوانب الحياة. فهي ليست قاصرة على أداء الفرائض ولكنها متصلة بكل نشاط إنساني، عمل أو سلوك أو نية أو تأمل



عقلي.. ثم هي في ذات الوقت تأكيد وتحقيق لإنسانية الإنسان وتفوقه علي سائر الكائنات ولدوره من حيث هو خليفة الله في أرضه وعلي هذا فأداء المدرس لدوره علي الوجه الأكمل بإخلاص وأمانة عبادة وأداء الطالب لدوره كطالب عواجتهاد والتزامه عباده حيث أن طلب العلم، والسعي في طلب الرزق، والتفكير آيات الله في الكون.. كلها عبادات بشرط واحد وهو أن تكون كل هذه الأعموغيرها من أنشطة الإنسان خالصة لوجه الله الكريم.

ومفهوم العبادة يستحضر دائما في الذهن رضا المعبود والمسلم هو الا يحرص دائما علي تحقيق رضا الله سبحانه وتعالي عن كل أعماله عندما يجع رقيبا وهاديا له في كل ما يصدر عنه من فكر أو عمل أو سلوك.

#### ) الوعي بحدود المعر سانية:

خلق الله الإنسان في أحسن تقويم، ومنحه السيادة علي سائر مخلوقاته حباه من خصائص وبما ميزه به من أدوات التفكير والمعرفة والتعلم، وجعل هالحياة الدنيا هي مجال تفرده وسموه علي الكائنات الأخرى بإيمانه وإبداعه العقف مجالات المعرفة الدنيوية.

ثم أمر الله الإنسان بقراءة آياته في نفسه وفي الوجود حوله. " وفي الأر آيات للموقنين وفي أنفسكم أفلا تبصرون" " سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفس حتي يتبين لهم أنه الحق" والقراءة تعني المعرفة والتعلم وأول كلمة نزل بجبريل رسولا من الله إلي محمد عليه الصلاة والسلام "اقرأ" ومهمة التربية هي تحديد مجال المعرفة الإنسانية والنظر العقلي في العالم أو الوجود الذي يحيط بالإنسان فالحياة الدنيا هي مجال تفرده وإبداعه العقلي في مجالات المعرفة الدنيوية التي تجعله سيدا في هذا العالم. بهدي من الله سبحانه وتعالي وعون منه، والسيادة لا تعني الغرور والطغيان فالإنسان ليس إلا خليفة أو (وكيلا) لله سبحانه وتعالي وعون منه، وتعالي، والخليفة أو الوكيل إنما يفكر ويعمل في حدود شروط الوكالة والتكليف وهي الشريعة والتوجيه الإلهي.



وتأتي المهمة الثانية للتربية في هذا السياق وهي تدريب أدوات المعرفة لدي الإنسان علي ممارسة وظائفها، تدريب القوي الحسية علي الملاحظة والقوي العقلية علي الاستنباط والاستدلال للوصول إلي الحقيقة وهي السنن والنوامي التي تحكم هذا العالم، وتحكم الإنسان باعتباره جزءا من هذا العالم أو الوجالادي.

كما تستهدف التربية أيضا تحرير هذه القوي من كل ما يقيد حركتها الوصول إلى الحقيقة، من تقليد أو ظن أو تواترن أو خضوع عن خوف أو رهبة، يقتعالي في كتابة الكريم" ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر والفكل أولئك كان عنه مسئولا".

وتظل الغاية الق ن التفكير وأعمال العقل هي تح عب وتحقيق معني الخلافة وكلاهما لا يتأتي إلا بالعمل المبني علي العلم، والله سبح وتعالى لا يضيع عمل عامل.

#### ٥- الوعي بالعلاقة الوثيقة بين العلم والعمل والعبادة:

إن تربية الإنسان يجب أن تؤكد دوما هذه الصلة الوثيقة بين العوالعبادة. فالعلم قوة للإنسان، والمسلم القوي يعلمه خير من المسلم الضعيف والععلم بأمور الدنيا والدين، ولكل منهما طرقة، وأدواته، والعلم الذي أمر به القرالكريم هو جملة المعارف التي يدركها الإنسان بالنظر في ملكوت السموات والأروما خلق من شيء.. ويشمل الخلق هنا كل موجود في هذا الكون ذي حياة أو غير ذي حياة." أولم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شيء". والعلم في حياة." أولم يتناول كل موجود فمن الواجب أن يعلم، فهو علم أعم من العلم الذي يراد لأداء الفرائض والشعائر، لأنه عبادة أعم من عبادة الصلاة والصيام، إذ كان خير عبادة لله أن يهتدي الإنسان إلي سر الله في خلقه وأن يعرف حقائق الوجود في نفسه ومن حوله.



والعلم المعتبر شرعاً هو العلم الباعث علي العمل فالعلم ليس مقصوداً لذاته بل للعمل به، حتى العلم بالله كما يقول الشاطبي لا فضل منه بدون العمل به وهو الإيمان.

وكل علم يحصله الإنسان لابد أن يؤدي في النهاية إلي إدراك عظمة ا وقدرته وتحقيق المنافع المادية، حتى العلم بالغيب الذي هو أساس الإيمان يجب يكون مجرد تسليم بغير دليل" " والذين إذا ذكروا بأيات ربهم لم يخروا علي صما وعميانا" ولكنه علم يسلم لإيمان تدل عليه الدلائل وإن لم تدر الحواس.

وبهذا المنطق استبعد بعض فقهاء المسلمين مثل ابن القيم، تقسيم علوم إلي نظرية وتطبي قلية ونقلية .. بل أنهم قسموا العل وعناد مرفوض.

والعلم الذي ينقطع عن قاعدته الإيمانية ليس هو العلم الذي يعذ القرآن، ويثني على أهله إن هناك ارتباطاً بين القاعدة الإيمانية، وعلم الفل وعلم الأحياء، علم الطبيعة وعلم الكيمياء، وعلم طبقات الأرض، وسائر العلا المتعلقه بالنواميس الكونية والقوانين الحيوية.. إنها كلها تؤدي إلي الله حين بستخدمها الهوى المنحرف للإبتعاد عن الله.

والعمل ليس مجرد مهنة للكسب أو إعالة النفس أو الغير، وإنما العمل عبا العمل إذا له المغزي الديني، لأن العمل تحرير للإنسان من الفقر، والحاجة إلي الغير وتأكيد لكرامة الإنسان، وتحقيق لوظيفته في الدنيا وهي التعمير والإستخلاف في الأرض.

ومن ثم فلسنا في حاجة إلي أن نبرر إدخال مواد علمية في مرحلة التعليم الأساسي مثلاً لأنها تربط بين العمل والإنتاج، والتنمية، والبيئة... الخ. ماذا لو كان تبريرنا لإدخال هذه المواد هو إبراز وتأكيد هذا المغزي الديني، وهو أمر غير



مصطنع أو مفتعل. بل هو مبرر أكرم للإنسان، وأكثر فعالية في حثه على السعي والعمل تأكيداً لذاته، وعبادة لخالقه، الذي كرمه ووثق في مقدرته على التفكير والعمل والسعى والشكر لله على نعمه.

أضف إلي ما سبق أننا بطبيعتنا نحن المصريين كنا ولازلنا شعباً متد شغل منذ القدم بالبحث عن الخالق، وعن مدبر هذا الكون ومنذ فجر التاريخ م الإيمان قلب الإنسان المصري، وحكم فكره وسلوكه وعبرت كل مظاهر حضا عن هذا الإيمان وعن الخلود وعن الحياة الأخري.

ورسالة الإسلام تحثنا علي العلم والعمل، وكلاهما يدخل تحت مفه العبادة بالمعني الشامل، وهي عمارة الكون مادياً وروحياً، ومن ثم يصبح من السلي من أدرك هذا المغزي للعلم والعمل أن يجتهد وينتج و يتعمله..الخ مما يؤدي إلي ما نسميه بلغتنا العصرية" التنمية" وليست التنمية هذا التعمير والاستثمار النافع لخيرات الطبيعة التي سخرها الله للإنسان، أوقع وأقوي أن يكون الحافز علي العمل دينياً، والتربية التي تعد المسلم القو المسلم الصالح، المسلم كما أراده الله سبحانه وتعالي في كتابه الكريم هي تلا التي تبني وتنطلق من هذا المبدأ أو المغزي الديني للعلم والعمل علي أنها من العباد التي يجزي عليها الإنسان، ويحقق بها رضا الخالق سبحانه وتعالي، ويعم بها خوسعادته في الدنيا والآخرة.

#### ٦) تحقيق التوازن بين طاقة الجسم وطاقة الروح وطاقة العقل:

من أهداف التربية التي تعد الإنسان المسلم كما يجب أن يكون تحقيق التوازن بين الماديات والمعنويات في الكيان الإنساني أي التوازن بين ما يجب أن يكون وما يمكن أن يكون. هذا التوازن سمة من سمات الإنسان الكريم من الله سبحانه وتعالي، وهي سمة أيضاً تنسحب علي المجتمع، وعلي أنشطته المتعددة وعلاقات أفراده بعضهم ببعض، هذا التوازن يسلم إلي سمة أخري من سمات الإنسان الصالح



وهي الإيجابية السرية التي يتحول بها المخلوق البشري إلى طاقة ايجابية عاملة في واقع الحياة.

لما تهدف التربية الإسلامية أيضاً إلي بناء خلق الإنسان وتهذيب سلو عن طريق تزويده بالقدرات الصالحه، وبالموازين وبالمعايير الأخلاقية الإسلام وتحويل هذه الموازين إلي سلوك أخلاقي للفرد، وبالإضافة إلي ذلك تهدف الترب إلي تعليم الفرد المسلم العبادات المعروفة بحيث يحسن أداءها ويدرك أسرارها وآثر في سلوكه. وتعلم هذه العبادات اعتبره علماء المسلمين واجباً علي كل مس ومسلمة، فقد أقيم الإسلام علي خمس دعائم وضحها الرسول صلي الله عليه وسفي حديثه (بني الإسلام علي خمس. شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمد عبده ورسو الصلاة، وإيتاء الزكا (مضان، وحج البيت).

فالتربية الإسلامية باختصار تهدف إلي بناء الشخصية المتكاملة للإنس المسلم، وذلك بالاهتمام بالإنسان من كل جوانبه وعدم الاهتمام بجانب علي حسالآخر.

وهكذا تبدأ التربية من واقع الإنسان، الإنسان باعتباره جزءاً من هذا العا المادي، الإنسان الذي خلق من طين، لا لتحتقر هذه الطبيعة. التي هي من صم بنية الإنسان، والتي تجعل حياته في هذه الدنيا أمراً ممكناً، وإنما لكي تنتق بالإنسان من هذه الطبيعة أو الكيان المادي الذي يشارك فيه غيره من الموجودات، إ الكيان المروحي أو المعنوي وهو الكيان المدني يسمح للإنسان بالسمو وبالتعالي والتفوق علي نفسه عن طريق ضبط دوافعه ومطالبه الحيوية وعدم الإفراط أو التفريط في إشباعها.

وهنا تبرز قدرة التربية علي تأكيد معني الاختيار، اختيار الإنسان للصورة التي يرتضيها لنفسه فالإنسان يختار أن يؤكد ذاته تأكيدا ايجابيا يحقق لها مزيدا من الكرامة والسمو أو تأكيد سلبيا ينقص من قدرها أو يحط من شأنها وهو أيضا يحيا ويموت ويضحي بحياته طبقا لهذا المستوي من الاختيار.



ولكى تحقق التربية هذا الهدف يجب أن تتعهد كل قوى الإنسان بالرعاية والتدريب والتهذب في تكامل وترابط، فالتربية الحسية ضرورة لتنمية القدرة على الملاحظة والمشاهدة والاستنباط" لهم قلوب لا يفقهون بها، ولهم أعين لا يبصر بها، ولهم آذان لا يسمعون بها، أولئك كالأنعام بل هم أضل" فكل علم يحص الإنسان يكون عن طريق هذه الأدوات، والتربية العقلية تعنى تدريب العقل" ع البحث والاستدلال وربط الأسباب بالنتائج، وإدراك نواميس الكون وتأمل ما في من دقة وارتباط، والتربية الجسمية تعنى توجيه وتهذيب ورعاية الطاقات الحيوية الجسم لتؤدى وظائفها بصورة كريمة متزنة لصالح الفرد والجماعة كما تع بضبط إشباع المطالب الحيوية، وعدم تعريض الجسم للمرض أو التهلكة، والترب الروحية تكون عن طريق الصلة بين الإنسان وبين خالقه، صلة لا تنقطع في ل شعور، في السر والعلن، عن طري ظة وكل عمل وكل ف وف مغزى العبادات والفرائض، ومعنى الإسلام، ومعنى الشهادة ن والإقرار بالوحدانية سبحانه وتعالى، وأن الله لم يخلق البشر ليعنتهم أو يعذبهم، ولا ليكلفهم ف طاقاتهم، ولا ما بخالف فطرتهم.

وتتحقق هذه الأهداف من خلال محتوي دراسي يدعم وجهة النظ الإسلامية في اعتبار كل العلوم وما تضمه من حقائق ومعارف إنما يطلب الع بها لتحقيق الهدف الديني وهو إدراك القدرة الإلهية الحكيمة التي تضبط حر هذا الكون، والسنن التي يسير عليها، وأنه لم يوجد اتفاقاً أو صدفة، وأن كل نصل إليه من حقائق علمية عن طريق العقل، إن هي إلا أدلة وبراهين علي عظمة الخالق، ومحدودية المعرفة الإنسانية.

# (٧) النبي الدراسي (محتَّوي الرّبِيةَ الإسلامية ):

يري الكثير من علماء المسلمين ومن بينهم أبو حامد الغزالي أن العلوم التي ينبغي أن تدرس تنقسم إلي نوعين ن نوع تعلمه فرض عين وهو علوم الدين الإسلامي، ابتداء بكتاب الله، ثم أصول العبادات كالصلاة والصيام والزكاة والحج



ونوع آخر تعلمه فرض كفاية وهو العلوم التي لا يستغني عنها المجتمع مثل الطب والحساب إلخ

ومن هنا فإن المحتوي التعليمي ينبغي أن يضم دراسة العلوم الشرع والعلوم الدنيوية. أما العلوم الشرعية فتشمل دراسة القرآن والسنة وآثار الصح وإجماع الأمة، كما تضم الفقه وعلوم اللغة لضرورتها في دراسة القرآن.

أما العلوم الدنيوية فتضم الطب والرياضيات والمنطق والطبيعة والزرا والصناعات والتاريخ والآداب. الخ.

إن القرآن هو حجة الله البالغة علي دينه الحق، فلا بقاء للإسلام إلا بف القرآن فهما صحيحاً، لا بقاء لفهمه إلا بإحياء اللغة العربية.

ومن ثم كان أهم يجب أن نعني به في محتوي التربية ية تعليم اللغة العربية. وإحسان النطق والفهم لها وقد بين الله تعالي في غير آية كتبه أن اللغة العربية هي لسان الدين الإسلامي.

وقد أمرنا الله تعالي أن نتدبر القرآن ونعتبر به ونتذكره ونهتدي وأن نع ما نقوله في صلاتنا من آياته وأذكاره، وأكد هذه المسائل في آيات كثيرة، والامتث لها والعمل بها لا يكون إلا بفهم العربية الفصحى، فمعرفة الفصحى من ضروري دين الإسلام.

وليست عبادات الإسلام وحدها التي تتوقف علي العربية، بل معرفة أحك المعاملات تتوقف عليها أيضاً.. وقد أجمع علماء الأصول من جميع المذا الإسلامية علي توقف الاجتهاد في الشرع واستنباط الأحكام علي معرفة اللغة العربية معرفة تمكن صاحبها من فهم أحكام القرآن والسنة.

ودراسة اللغة العربية ضرورة لإدراك ما يق القرآن من فصاحة وبلاغة وأحكام يق اللفظ والمعني، وتدوق للصور الجمالية، ولا يتعظ الإنسان بالقرآن فتطمئن نفسه بوعده وتخشع لوعيده إلا إذا عرف معانيه، وذاق حلاوة أساليبه ولا يأتي هذا إلا بمزاولة الكلام العربي البليغ النظر في بعض النحو.



وتأكيدا لأهمية اللغة العربية بالنسبة لإعداد الإنسان المسلم يذكر أبو عمرو بن العلاء أن " علم العربية هو الدين بعينه" كذلك رأي عمر بن هبيرة والله ما استوي رجلان دينهما واحد، ومرونتهما واحدة، أحدهما يتقن العربية والآخر يتقنها فإن أفضلها في الدنيا والآخرة الذي يتقنها".

ويلي اللغة العربية في الأهمية دراسة العلوم الدينية علي أن تحقق تدع وتقوية وعي المتعلم بالتصور الإسلامي للإنسان. ومركزه في الكون، ورسالته وعلاق بالخالق سبحانه وتعالى، وإدراك معنى الخلافة والعبادة.

وأول ما نبدأ به من دروس في العقيدة هو قصة الإنسان، وخلق آدم، من أيوالي أين، ولماذا خلق؟ وهي تساؤلات لا يكف الإنسان عن البحث عن إجابة لها ومن عب أن تعني التربية الد تقص علي المتعلم منذ الصغر نسوكيف أنه خلق من طين ثم نفخ الله فيه من روحه، وبذلك أكتسب التكريم الإله ثم هبط الإنسان إلي الأرض هبوط كرامة لا هبوط مهانة، واستحق دون غيره الموجدات والمخلوقات التكليف بالأمانة والخلافة، وهكذا تحدد دوره ومهمته هذا الحياة المدنيا وتحددت علاقته بالله سبحانه وتعالي، فالإنسان بفطر عابد، والعبادة تعني طاعة الله في كل شئون الحياة في الدنيا والآخرة، طاعة رضي وحب لمعبود سخر باقي مخلوقات لإسعاد هذا العابد المؤمن المقر بالوحدانية العارف لحدوده دون طغيان أو تكبر أو استعلاء.

والله تعالى يدعونا إلى معرفة أنفسنا قائلا:" وفي أنفسكم أفلا يبصرون وفي ذلك قال بعض الحكماء:" إن كل شيء في العالم الكبير له نظير في العالم الصغير الذي هو بدن الإنسان، ولذلك قال تعالى: "لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم "وقال أيضاً:" فلينظر الإنسان مما خلق" فحواس الإنسان أشرف من الكواكب المضيئة، والسمع والبصر فيها بمنزلة الشمس والقمر في إدراك المدركات، وأعضاؤه تصير عند البلي تراباً من جنس الأرض، وفيه من جنس الماء العرق وسائر البدن، ومن جنس المهواء فيه الروح والنفس، ومن جنس النار فيه الصفراء، وعروقه بمنزلة



الأنهار في الأرض، وكبده بمنزلة العيون التي تستخدمها الأنهار، لأن العروق تستمد من الكبد، ومثانته بمنزلة البحر، لانصباب ما في أوعية البدن إليها كما تنصب الأنهار في البحر، وعظامه بمنزلة الجبال التي هي أوتاد الأرض وأعضاؤه كالأش كما أن لكل شجر ورقا أو ثمرا فكذلك لكل عضو فعل أو أثر، والشعر علي الببمنزله النبات والحشيش علي الأرض، ثم إن الإنسان يحكي بلسانه كل صويحاكي بأعضائه صنيع كل حيوان، فهو العالم الصغير مع العالم الكبير مخل محدث لصانع واحد لا اله إلا هو.

كما يجب أن تحقق دراسة العلوم الدينية الوعي الصحيح بمدل المصطلحات الإسلامية مثل: الإسلام، العبادة، والشهادة، الإيمان، التقوي، التوحيد يرها من المفهومات والم ، وأن تؤدي مناقشة مدلولاتها بالمتع إدر أن الدين الإسلامي دين رحمة وهداية" وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين" وليس د تأديب أو تعذيب أو ارهاب، وأنه دين واقعي قابل للتطبيق بحذافيره في عالم الوا وقد طبق بالفعل في عالم البشر بتمامه كله وليس هناك مانع نظري ولا عم يمنع من تطبيق هيكل تمامه مرة ثانية.

أمر آخر يجب أن تعني مقررات التربية الدينية بإبرازه وتأكيده و الوحدة" التي هي طابع الحقيقة في كل مجالاتها فالوحدة هي حقيقة الخاسبحانه وتعالي والوحدة هي حقيقة هذا الكون علي تنوع المظاهر والأشك والأحوال والوحدة هي حقيقة الحياة والأحياء علي تنوع الأنواع والأجناس والوحهي حقيقة الإنسان علي تنوع الأفراد والاستعداد والوحدة هي غابة الوجود الإنساني وهي العبادة علي تنوع مجالات العبادة وهيئاتها وهكذا حيثما بحث الإنسان عن الحقيقة في هذا الوجود، ان كل ما في الكون من نواميس تحكم الحياة في هذه الأرض واحدة لا تتبدل، وهي أقوي دلالة على وحدة الخالق المدبر، ووحدة المنشأ، ووحدة المصير.

ودراسة العلوم الدينية وإن كانت تحقق جانب منها هدفاً قريباً وهو هداية الإنسان في الدنيا إلى " الصراط المستقيم" حتى يؤدي رسالته إلا أن لها هدفاً بعيداً،



يفوق هذا الهدف أهمية وهو إعداد الإنسان للحياة الآخرة، فإذا كانت الدنيا دار امتحان واختبار، ولا أن الآخرة هي دار البقاء، يقول تعالى: " وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة " أي اطلب فيما أعطاك الله من الدنيا الدار الآخرة، وهي الجنة ف من حق المؤمن أن يصرف الدنيا فيما ينفعه في الآخرة لا في التجبر والبغي، " ونص لإنسان في الدنيا عمره وعمله الصالح فيها وهو الذي يكافأ عليه في دار البقاء الآخرة.

ومن اللغة العربية والعلوم الدينية إلي سائر العلوم الأخرى التي تزيد من ق الإنسان علي أداء دوره في الحياة الدنيا" علي أن تبرز العلوم جميعها شرعية وطبيعة وح الكون مع الله، ومع الموجودات الأخرى، فالوحدة مع الله عقلية وجدانية، والوحدة الأشياء الأخرى والآخرين وحدة أو صلة بيولوجية مجتمعة تاريخية".

ودراسة العلوم الطب ادية من منظور إسلامي يعني ألا تق ه العلوم للمتعلم علي أنها أجزاء مبترة من كل أكبر هو الكون بوحدته وشموله، ك خلقه الله سبحانه وتعالي، بل يجب أن تكشف عن العلاقة القوية بين سائر المخلوقات وبهذه المخلوقات وخالقها، وأن تدرس القوانين والأسباب والنتائج علي أنها مظهر لسنن ا في تنظيم الكون.

كما يجب أن يقر في ذهن المتعلم أن ما وصل إليه البشر من علم دنيوي ع اختلاف ميادينه، ليس إلا قدراً يسيراً من علم الله، " وما أوتيتم من العلم إلا قليلا"، علم الله لا ينفذ، وأن الإنسان " كلما سأله بلسان الحال والاستعداد والعمل زاده فضله فخزائن جوده لا تنفد." وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معل ويظل ارتقاء الناس في العلوم والأعمال، من دينية ودنيوية مرهوناً بقدر التفكير في آيات الله تعالى المنزلة إلى رسوله وآياته في الأنفس والأفاق وسننه وحكمه في البشر وسائر المخلوقات.

والأمثلة كثيرة لعرض المحتوي الدراسي من منظور إسلامي، بما يحقق في النهاية إعداد الإنسان القرآني، الإنسان المسلم الجدير بالخلافة، والجدير برعاية ورحمة الله سبحانة وتعالى، وآيات القرآن التي ينبهنا الله سبحانه وتعالى إلى تدبرها والاستدلال



منها علي وجوده وانفراده بخلقها— ومن ثم انفراده بالألوهية وتوحيده وإسلام الوجه له كثيرة ومتتابعة يمكن أن ننتقى منها ما يناسب كل منهج دراسى.

### في الأحياء وعلوم النبات:

تنتقي الآيات التي يذكر فيها الله سبحانه وتعالى خلقه الأشياء وأضدادها. لي خلقه على كمال قدرته، فمن ذلك إخراج النبات من الحب، والحب من النبات، والبي من الدجاج من والدجاج من البيض، والإنسان من النطفة، والنطفة من الإنسان، والمؤ من الكافر، والكافر من المؤمن يقول تعالى: " يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحوقله" ويحي الأرض بعد موتها " وقوله تعالى " وهو الذي يرسل الرياح بشراً بين يرحمته حتى إذا أقلت سحاباً ثقالاً سقناه لبلد ميت، فأنزلنا به الماء فأخرجنا به من الثمرات، كذلك نخرج الموتي لعلكم تذكرون " والماء الذي هو أصل الحياة من أين، " لم من الشمرات، كذلك نخرج الموتي لعلكم تذكرون " والماء الذي هو أصل الحياة من أين، " لم من السماء ثم يصرفه أجزاء الأرض كما يشاء، وينبعه عيوذ صوكبار يحسب الحاجة إليها ولهذا قال: " فسلكه ينابيع في الأرض " أي أن الماء النازل السماء والنابع من الأرض ينبت زرعاً ( مختلفاً ألوانه) أي أشكاله وطعومه ورواد ومنافعه، ثم ( يهيج ) أي بعد نضارته وشباب يكتمل (فتراه مصفرا ) قد خالطه اليابس، (يجعله حطاماً) أي يعود سنة الحياة في كل الوجود، من بدء ونهاية وحياة وفناء.

#### وفي الجغرافيا.

من الذي خلق العالم؟ وما مظاهر الطبيعة في هذا العالم؟ لماذا خلقت الجبا من أين تستمد الشمس حرارتها؟ لماذا لا تنخفض هذه الحرارة بمرور السنين؟ من الايمدها بالقدر الذي تفقده من الحرارة؟ لماذا لا تنخفض هذه الحرارة بمرور السنين؟ الذي يمدها بالقدر الذي تفقده من الحرارة وحتي تستمر في إمدادها بمقدار معين لايزيد فيحرق ولا ينقص فيجمد؟ ما هي الخيرات والنعم ومصادر الثروة الطبيعية التي سخرها الله الإنسان من جماد وحيوان ونبات؟ وما معني استغلال الثروات؟ أو تعمير الأرض؟ وما دور الإنسان في هذا التعمير؟ هل خلق كل ذلك عبثاً أو مصادفة؟

الإجابة عن هذه الأسئلة هي المنطق الذي تصاغ حوله حقائق منهج الجغرافيا، وما يضمه من حقائق عن ظواهر الطبيعة، الليل والنهار الشمس والقمر، والأرض والجبال، والبحار والأنهار، والجماد والحيوان والرياح أو الزلازل وهو الذي خلق لكم ما يق



الأرض جميعاً، كما قال تعالى:" ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون"، هذه الآيات التي تدل علي قدرة الله في خلق الأشياء يجب أن لا تغيب عن ذهنه العلاقة الوثيقة بين الله ومخلوقاته ومنها الإنسان، بحيث يدرك دوماً أن هذه المخلوقات جميعاً أنها هي نعم من الله أنعم بها علي الإنسان، وأن الإنسان مطالب بحسن التمتع بها، علي هدي من الله سبح وتعالى.

#### 

نجد القرآن الكريم" هو المرشد الأول للمسلمين إلي العناية بالتاريخ ومعرفة سالله في الأمم منه، للاعتبار والعظة ببيان النعم متصلة بأسبابها لتطلب بها وبيان النبي العلها لتتلقي من جهتها" ودراسة التاريخ لابد أن تؤدي بالمتعلم إلي إدراك أن هناك سعامة جري عليها نظام الأمم من قبل، والعلم بسنن الله تعالي في قوة الأمم والشععفها وعزها وذلها وعناها وبداوتها وحضارتها وأعمالها ونحو ذل فأذ علم النحو والبيان في حفظ اللغة، وفي القرآن الكريم أهم قواعده وأصوله، ومن هالسنن" نصر المرسلين، وهلاك الكافرين المعادين لهم وعلو الحق علي الباطل: " فأ الزبد فيذهب جفاءا وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض". ومن سنن الله أيضاً في بقالأمم ونمائها التحلي بالفضائل ومنها نور العقل، وصحة الفكر، والعدل، والاستقامة الرأي، والصدق في القول، ونصرة الحق.. وهلاكها ودمارها في التخلي عنها وهي سمة ثا الرأي، والصدق في القول، ونصرة الحق.. وهلاكها ودمارها في التخلي عنها وهي الخلق والإيج التخلف باختلاف الأمم ولا تتبدل بتبدل الأحوال كسنة الله تعالي في الخلق والإيج وقدير الأرزاق والأجال.

وهكذا يصبح الهدف من التاريخ ليس مجرد سرد زمني للأحداث، ولكن الو والعبرة من الأحداث وربط الأسباب بالنتائج، وصولاً إلي سنة الله في خلقه" سنة الله في الذين خلوا من قبل ولن تجد لسنة الله تبديلا" والله لا يغير ما يقوم حتي يغيروا ما بأنفسهم " فالله مع المؤمنين حين يكون إيمانهم صادقاً قوياً حقيقاً، وعلي الكافرين جزاء عصيانهم وظلمهم.

#### وفي السياسة والتربية الوطنية :

هناك بعض الأمور الجوهرية التي يجب أن يدعمها محتوي هاتين المادتين، فارتباط الدين بالدولة أمر جوهري في الإسلام فالدين أساس الدولة، وموجهها، ولا يمكن



تصور دولة إسلامية بلا دين، كما لا يمكن تصور الدين الإسلامي فارغاً من توجيه المجتمع وسياسة الدولة لأنه حينئذ لا يكون إسلاما والإسلام لا يفرق بين ما يسمي دنيا فقط وما يسمي سياسة فقط، فكل ما يتعلق بالعقيدة والعبادة دين ويمكن أن يسمى سياسة الإسلام في إصلاح العقيدة والعبادة، وكل ما يتعلق بالخلق والتربية دين، ويمكن يسمي سياسة الإسلام في الخلق والتربية، وكل ما يتعلق بالمعاملات العامة دين، ويمكن يسمي سياسة الإسلام الاقتصادية والاجتماعية، وكل ما يتعلق بالحكم وتدبير مصا المسلمين في دنياهم دين أيضاً، ويمكن أن يسمى نظام الإسلام في الحكم وإدارة الدولة.

كما يجب أن يتضمن محتوي هذه المواد إعادة النظر في تفسير بعض المفهوم علي ضوء وجهة النظر الإسلامية، وتصحيح مدلولاتها، مثال مفهوم الديمقراط فالديمقراطية الإسلامية ذات طبيعة إلهية" يا أيها الذين أمنوا أطيعوا الله وأطيع رسول أولى الأمر منكم فان في شئ فردوه الى الله والرسول إن كنت با واليوم الآخر، وهي سلطة تقوم علي خضوع الإنسان لسلطة الله، وليس لسلطة الإنساك كما في الديمقراطيات الغربية تقوم أساساً علي قيمة الإنسان الدي كرمه السبحانه وتعالي، ومن ثم منحه قيمة تفوق كل قيمة سياسية أو اجتماعية ، بين تتحدد قيمة الإنسان في الديمقراطيات الغربية بما له من حقوق وضمانات.

مفهوم الأخوة بين المسلمين:" إنما المسلمون أخوة "خلق الله البشر متعاونين المخلق والرزق والقوة والفضل والعلم حين رفع بعضهم فوق بعض درجات وجعل ه التفاوت لغرضين، أحدهما ابتلاء البشر واختبارهم، أي ليظهر منهم ما يكون غاي الثواب والعقاب ولم يزل بعلمه غنياً فابتلي الموسر بالغني، وطلب منه الشكر، وابت المعسر بالفقر وطلب منه الصبر، ويقال في تفسير "ليبلونكم" أي بعضكم ببعض، وثانيهما أن هذا الاختلاف أصل من أصول خلقتهم يحقق حكمة عليا من استخلاف الإنسان في الأرض، فقد خلق الله الناس أمة واحدة علي نهج واحد، وتصور واحد، من أسرة واحدة هي أسرة ادم وحواء، ثم تعددت الأسر، وظهر النوع في الاستعدادات والطاقات والاتجاهات.. ولكنها جميعاً يمكن أن تتحدد مرة أخري من خلال مفهومات الإسلام عن العدل والتقوي والتكافل والود والرحمة والأخوة.



والإسلام لم ينكر الصراع، بل لقد رآه سنة من سنن الله في الكون، بدون أعماله يكون الثبات والدمار والموت" ولولا دفع الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض، ولكن الله ذو فضل على العالمين"

هذا قليل من كثير من الأمثلة التي يمكن ألأن يسترشد بها في طريقة تنا محتوى مثل هذه المناهج بمنظور إسلامي.

ومحتوي التربية التي تعد الإنسان المسلم كما أراده القرآن الكريم يضم أيا التربية الجسمية والتربية الجنسية وطرق شغل وقت الفراغ.

#### يقصد بالتربية الجسمية.

توجيه وتهديب ورعاية الطاقات الحيوية في الجسم لتؤدي وظائفها بص كريمة متزنة لصالح الفرد وصالح الجماعة" ويدخل ضمن هذه التربية الجسمية ترب واس لتؤدي وظائفها، سم من الوهن والضعف وتدريبه علا المشوب وبدل الجهد، وتعود عدم الإفراط أو التفريط في إشباع الدوافع الفطرية والاعتر الصريح القوي بها، وعدم الإقلال من شأنها أو النظر إليها نظرة دونية أو محتقرة ف من صميم بنية الإنسان الذي خلق من طين، ولكن الله أحسن خلقه وتقويمه، ومن فإشباع هذه المطالب ضرورة حيوية للفرد ولحفظ النوع وترقيته، وتحقيق أهداف الفط الإنسانية كما سواها الخالق سبحانه وتعالي والغاية من هذه التربية الجسمية هي إع المسلم القوي القادر علي البناء والتعمير والإنتاج والجهاد ولا تتحقق هذه الغاية بمع عن الدين، فكل الفرائض والعبادات إنما تهدف إلي تحقيق الاعتدال والاتزان والضب لهذه الطاقات الحيوية.

والتربية الجسمية أحد أبعاد محتوي التربية الإسلامية والدوافع الفطرية التي أودعها الله فطرة الإنسان ليحافظ علي نفسه ويحافظ علي نوعه، جديرة بالرعاية والتوعية بطرق اشباعها علي هدي من تعاليم الدين، وعلي هدي من آداب وضوابط تحقق غاية ووظيفة هذه الدوافع باعتبارها طاقات حيوية في الإنسان.

ويفسح المجال في محتوي التربية الإسلامية لممارسة الأنشطة والهوايات التي تتفق مع استعدادات ومواهب وميول المتعلمين، فهي ضرورية لشغل وقت الفراغ، واستثماره فيما هو نافع ومفيد للفرد والمجتمع، هذه الهوايات تفرغ الطاقات الزائدة وتسمو بها



وتنمي القدرة علي الانتاج والابتكار من خلالها ليستعيد الإنسان نشاطه ويصبح في مأمن من الانحراف، أو البحث عن حيل غير أخلاقة للقضاء علي الملل أو التخلص من عناء العمل.

والخلاصة هي أن المستهدف في النهاية من عرض المناهج بهذا المدخل هو تدعيم الو بقدرة الله، وعلم الإنسان الذي هو من فضل الله، والذي يصل إليه بفضل ما أودعه سبح وتعالي لإنسان من أدوات المعرفة والبحث، وهذا أمر يوكل إلي من يصنعون المناهج الا تعد الإنسان القرآني، كما حددته هذه الدراسة وهذا لا يعني رفض انجازات الأخرين لا يدينون بالإسلام، فالعلم ملك لجميع البشر، ومن ثم فلا يأس من الأخذ بالتطبيق الناجحة في مجتمعات أخري لا تدين بالإسلام، بشرط أن يقاس نفعها أو ضررها بمع الدين وقيمه.

وي اعتقادي أن هذ يمكن أن يحقق بدرجة أفضل إسلام حيتضح دوما المغزي الديني لحقائق العلم، والتواصل بين القدرة الإلهية والقدرة الإنساذ مع بيان القيمة العملية لهذه الحقائق والمعارف كما يحقق مزيداً من الإيمان بقدرة الوتدعيم هذا الإيمان عن طريق استمرار البحث والكشف، وكلاهما يحققان في النها معني العبادة ومغزي الخلافة لله في الأرض أي يحققان إنسانية لإنسان القرآني كما أراد الله سبحانه وتعالى في بعديها المادي والروحي في الدنيا والآخرة.

وغني عن البيان أن محتوي التربية الإسلامية بالصورة السابقة يجب يفسح قدراً كافياً من تنوع المعرفة بما يناسب أعداد المرأة للقيام بمسئوليتها المجتمع الإسلامي، ومن ثم كان من الضروري أن تناول تربية المرأة إعدادها للقيام بالزوجة، والأم, وربة البيت.

فقد ساوي الإسلام بين الجنسين في الحقوق الواجبات، والمسئولية ن والتكاليف الدينية، وجعل التفرقة بينهما في تكاليف المعيشة وعلاقات المجتمع علي أساس الاستعداد الطبيعي، والتكاليف الاجتماعية "الرجال قوامون علي النساء بما فضل الله بعضهم علي بعض ربما أنفقوا من أموالهم"," فحق القوامة مستمد من التفوق الطبيعي في استعداد الرجل ومستمد كذلك من نهوض الرجل بأعباء المجتمع وتكاليف الحياة البيئية".



هذا الاختلاف بين الرجل والمرأة يستدعي اختلافا في محتوي ما يقدم لهما من معرفة فإلي جانب الثقافة المشتركة التي تلقاها الإنسان وفق الضرورة الإنسانية، فهناك معارف تلزم المرأة بصفة خاصة لتأدية وظائفها في الأسرة والمجتمع فالمرأة باعتبارها إنسانا أولاً مطالبة بالعلم.. من حقها أن تحصل علي فرصتها في التعل فرصة متكافئة مع دورها ومهمتها في الحياة، وليست بالضرورة مساوية لما يحظي المذكور من التعليم في مراحل الدراسة المختلفة، ومن أمثلة ما يجب أن يتعلمه الإن علم الصحة، وعلم الأغذية ورعاية الأطفال وتربيتهم من ومعرفة العلاقات الشخصية الأسرة والمجتمع ومهارات العمل المنتج. حتي لا تكون عالة علي المجتمع وأن تكون مص دخل لأسرتها كما يجب أن يحقق هذا المحتوي وعي الإناث بقدسية الحياة الزوج علي أنها سنة الله في خلقه وأن يدركن معني السكن والمودة والمحبة بين الزوجين، وصفات التي وصف بها الله قة بتقديرهن للحياة المنزلية وعدم اشأ ومكانتها فهي مجال ابداع المرأة واثبات أنوثتها.

# (٤) طرق التدريس:ـ

للتربية الإسلامية أساليبها الخاصة بها في بناء المجتمع الذي تحدثنا عمواصفاته فيما سبق، هذه الأساليب يمكن استخراجها من القرآن ومن السنة النبوية وهذه الأساليب:

#### الأسوة الحسنة.

يستطيع التلميذ من خلال تقديم النماذج الصالحة له أن يتشرب المعا والسلوك الاجتماعي والأخلاقي، والمعلم الصالح هو القدوة الطيبة لتلاميذه وبه يقتد كذلك فإنه يمكن تقديم نماذج من سير الصالحين والأبطال للتلاميذ لتوضيح المباديء والمثل الأخلاقية التي اعتنقوها كي يقتدي بهم التلاميذ ويتمثلوا بما دافعوا عنه من قيم، ولقد حثنا القرآن علي الاقتداء برسول الله باعتباره خير أسوة وأفضل قدوة، فقال في سورة (الأحزاب)" لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً.

#### هنرب الأمثال وذكر القمس:

القصص لها أثر بالغ في تعليم السلوك المرغوب فيه وخاصة مع الأطفال، ومن هنا فإن استخدام الأمثال وسرد القصص للتلاميذ يمكن أن يكون فعالا في التربية. وقد



ورد في القرآن العديد من القصص التي تحتوي على مختلف القيم الأخلاقية، مثل قصة سيدنا موسى، ويوسف والعبد الصالح الخ.

### استخدام الترغيب

لقد استخدم القرآن الكريم الترغيب وقدمه علي الترهيب في مقام الدعوة إ الإيمان فورد ذلك في العديد من الآيات منها قوله تعالي في سورة (البقرة)" إنا أرسلن بالحق بشيراً ونذيراً ولا تسأل عن أصحاب الجحيم" وفي سورة (الرعد)" وإن ربك لم مغفرة للناس علي ظلمهم وإن ربك لشديد العقاب" ومن هنا فإن استخدام الثواب التربية ينبغي أن يقدم ويعطي الأولوية علي استخدام العقاب علي أساس أن الثو والكافأة بالتشجيع وأنفع وأكثر فعالية من العقاب.

#### استخدام التجربة الشخصية وسيلة للتعليم

هذا الأسلوب أستخدمه القرآن الكريم في عرض قضية الإيمان بالله والتذكير بعاق خالفين وورد هذا في كثير صمثل قصة سيدنا موسي مع فرعو ه القصة في العديد من السور في سياقات مختلفة وفي تنوع في الغرض. ومن هنا فإن المع يمكنه استخدام هذا الأسلوب في تعامله مع تلميذه، فيمكن أن ينوع في طرق عرضه للفك التي يريد إيصالها إلى التلميذ حتى يتيسر عليه استيعابها.

عندما نتناول هذا المحتوي بالعرض والتقديم للمتعلمين هناك بعض المسلم المتعلمين من تريد لهم عن طر التي يجب أن نبدأ منها، والتي يجب أن تستقر في ذهن المتعلمين ممن تريد لهم عن طر التربية أن يكونوا علي صورة الإنسان القرآني كما حددها الله سبحانه وتعالي في كتا العزيز.

وأول هذه المسلمات: هو بيان أن مصدر التعليم هو الله، وقد سبق بيان ذلك بالتفصيل ثاني هذه المسلمات: هو أن القرى حقيقة ذات كينونة مستمرة كهذا الكون ذاته، الكون كتاب الله المقروء وكلاهما شهادة ودليل علي صاحبه المبدع، والقرآن خطاب الله لهذا الإنسان فيمن خاطبهم الله به، خطاب لا يتغير لأن الإنسان ذاته لم يتبدل خلقاً آخر مهما تكن الظروف والملابسات قد تبدلت من حوله ومهما يكن هو قد تأثر وأثر في هذه الظروف والملابسات. وبما أن القرآن خطاب الله الأخير فهو يملك أن يوجه حياة لإنسان اليوم وغدا لأنه معد لهذا.



ثالث هذه المسلمات: أن القرآن كتاب ميسر لكافة البشر، يقرأه كل إنسان فيفهم منه علي قدر مواهبه وقدراته العقلية، ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر، وأن الله قد جعل في قلوب عباده من القوة علي حمله ما جعله ليتدبروه وليعتبروه وليتذكروا ما فيه من طاعته وعبادته، وأداء حقوقه وفرائضه وهي قوة تفوق الجبال، وفي ذلا قال تعالى: "لو أنزلنا هذا القرآن علي جبل لرأيته خاشعاً متصدعا من خشية افالله تعالي رزق عباده من القوة علي حمله ما شاء أن يرزقهم فضلاً منه ورحمته. وابع هذه المسلمات: أن تدبر القرآن فرض علي كل مكلف وليس مقتصراً علي ناسمون المجتهدين يشترط فيهم شروط ما أنزل الله بها من سلطان، وإنما الشر الذي لابد منه، ولا غني عنه، هو معرفة لغة القرآن مفرداتها وأساليبها.. والله سبح وتعالى يحث البشر على ذلك بقوله "أفلا يتدبرون القرآن".

ومن ثم تبدأ التربية آن الكريم، فهو ركيزة المسلم في دينه خر وهو أول ما يجب أن يضمه محتوي التربية الإسلامية التي تعد الإنسان القرآني.

أما كيف يدرك المتعلم قيمة القرآن وكيف يتدبره وكيف يعي عن يقين أن حياة للمسلم في دينه إلا بالقرآن، فهذا ما تنتقل إليه من طرق وأساليب تربوية وجهنا إلا الله سبحانه وتعالي، وجدير بنا أن نقتدي بها في تقديم محتوي التربية الإسلا للمتعلم المسلم.

وخير ما تقوم به التربية في هذا الصدد هو إكساب المتعلمين فن القراءة قر القرآن الكريم، فالقراءة مهارة من اكتسابها أصبح أقدر من غيره علي التحلي والاستدلال والمقارنة وتكوين الرأي السديد. والقراءة هي أول دعوة من الله سبحانه وتعا للإنسان ليعلم مالم يكن يعلم.

والقراءة بهذه الصورة تسبق الحفظ والاستظهار، القراءة التي تؤدي إلي الفهم والعمل: فالعمل بالقرآن أهم من مجرد حفظه والعلم والحفظ وحده أقل أجرا عند الله من العمل بما حفظ وفي ذلك قول معاذ بن جبل "اعلموا ما شئتم أن تعلموا فلن يأجركم الله بعلمه حتي تعلموا" وقد ذكر زبد العمر الداني في كتاب البيان له بإسناد عن عثمان وابن مسعود وأبي مسعود أن رسول الله صلي الله عليه وسلم كان يقرئهم العشر فلا يجاوزنها إلى عشر أخري حتى يتعلموا ما فيها من العمل، فيعلمنا القرآن



والعمل جميعاً، وهذا هو ما يجب أن يحتذي به في دراسة القرآن الكريم، حيث لابد من الربط بين العلم والعمل فإن الثاني هو الذي يكسب الأول القيمة والفضل وهو أسلوب أوقع للعمل بما درس وعلم من القرآن ويقول الحسن البصري: والله ما تدبره بحفظ حروفه وأضلعه حدوده حتى أن احدهم ليقول: قرأت القرآن، ما يرى له القرآن في خلق ولا عمل"

وقراءة القرآن بوعي، تقودنا إلي المنهج الإسلامي في التربية، حيث يوجهنا اسبحانه وتعالي إلي ضرورة النظر في آياته واعتبار مخلوقاته" قل انظروا ماذا في السمو والأرض"،" افلم ينظروا إلي السماء فوقهم كيف بنيناها"." أفلا ينظرون إلي الإبل كي خلقت"،" وفي أنفسكم أفلا تبصرون".

أما كيف يدرب المتعلم علي النظر والتدبر، فإنما يكون ذلك عن طريق ش أدوات المعرفة التي أودعها الله سبحانه وتعالي الإنسان والتي زوده بها لتقوم بوظائفها راك الله والعالم من حوله نا التدريب منذ أولي مراحل التعلي تالمتعلم القدرة علي الملاحظة، والاستنباط والاستدلال والقدرة علي التمييز وربط الأسب بالنتائج، ويكون ذلك من خلال عرض منجزات العلوم المختلفة التي تعرف بها آيات العالي في أعضاء الإنسان ومشاعره وقواه العقلية وانفعالاته النفسية، وآياته في الجم والحيوان والهواء والماء والبخار والغازات التي تتركب منها هذه المواد وغيرها... وسنن النوالكهرباء والهيئة الفلكية، كل ذلك لتدعيم الإيمان، بأن هذه الأيات دالة علي أن لها خالقاً مدبراً حكيما مريدا قادرا رحيما، يجب أن نعبده وحده، وأن يخشي ويحب فكل أحد، وأن تكون معرفته والزلفي عنده ورجاء لقائه في الآخرة منتهي كل غاية الحياة.

والتدريب علي الملاحظة يخرج الإنسان من مجال الألفة إلي التأمل والتدبر.. يق آيات القدرة الإلهية، وأحداث الحياة اليومية تزخر بهذه الآيات التي يجب أن توجه التربية أنظار المتعلمين إليها، بدءا من نفس المتعلم ذاته إلي ما حوله من ظواهر فالزرع والهواء والنار والموت.. وهذه المشاهدات التي تدخل في تجارب كل إنسان هي بذاتها أضخم الحقائق الكونية، وهي تخاطب فطرة الإنسان، وهي أدلة علي وجود النواميس الإلهية، وهي فذات الوقت موضوع دراسة أعلم العلماء إلى آخر الزمان.



وقد اختلف العلماء في أول الواجبات هل هو النظر أو الاستدلال أو الايمان الذي هو التصديق الحاصل في القلب الذي ليس له من شرط صحته المعرفة، فذهب القاضي وغيره إلي أن أولي الواجبات النظر والاستدلال، لأن الله تبارك وتعالي لا يعلم ضرورة وإنما يعلم بالنظر والاستدلال بالأدلة التي نصبها لمعرفته.

والنظر والاستدلال هما اللذان يميزان الإنسان عن سائر الدواب ويحققان إنسانيته" وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة" السمع لتسمعوا به الأمر والنهي والأبلا لتبصروا بها آثار صنعه، والأفئدة لتصلوا بها إلى معرفته.

ولا يتم الاستدلال بدون الاستقلال ونبذ التقليد، فالتقليد منع من الاستد والاستدلال واجب. التقليد من تدبر القرآن للاهتداء به وتدبره واجب. والله سبح وتعالي ينعي علي المقلدين من الكفار." وإذا قيل لهم تعالوا إلي ما أنزل الله وإلي الرسالوا حسنا ما وجدنا عليه وقد استدل العلماء من قوة ألفاظه عطال التقليد عندما يكون وي الكفر والمعصية، وأما التقليدي ل أصول الدين، وعصمة من عصم المسلمين يلجأ إليها الجاهل المقصر عن درك النظر وعند العلماء قبول قول بلا حجة، والتقليد باتفاق جمهور العقلاء والعلماء ليس طري للعلم ولا موصلا له لا ي الأصول ولا ي الفروع.

وحتي الإيمان لا يقوم علي التقليد ولأنه ليس القصد من الإيمان أن يذلل الإنس للخير كما يذلل الحيوان، بل القصد منه أن يرتقي عقله وتتزكي نفسه بالعلم با والعرفان في دينه، فيعمل الخير لأنه يفقه أنه الخير النافع المرضى لله.

ويترك الشر لأنه يفهم سوء عاقبته ودرجة مضرته في دينه ودنياه ويكون فوق هذا ع بصيرة وعقل في اعتقاده فلا يأخذه بالتسليم لأجل آبائه وأجداده .. والعاقل لا يق مثله، فأجدريه ألا يقلد جاهلاً ضالاً هو دونه.

والتقليد و التلقين كلاهما أسلوبان في التربية معطلان للعقل، والله سبحانه وتعالي وتعالي يقول: " فتلقي آدم من ربه كلمات والتلقي هنا بمعني الإلهام والانتفاع بالكلمات وليس بمعني - تلقي من تلقن فأعلم وإنما المقصود هنا قبول الكلمات وتعلمها والعمل بها. وهذا حث صريح علي رفض التلقين بدون الفهم أو العمل بما يلقن.

ومن تدريب الحواس علي أداء وظائفها ونبذ التقليد إلي إفساح المجال للحوار والمجدل، وهي أمور مستحبه في طلب المعرفة ولكن بشروط: منها أقامة الحجة والبرهان.



بالتحري، ومعرفة مكان الصواب والخطأ قبل الحكم علي شيء وقد علم القرآن أهله أن يطالبوا بالحجة"." قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين " وبذلك قرر لنا قاعدة لا توجد في غير القرآن من الكتب السماوية. وهي ألا يقبل من أحد قول ولا دليل عليه ولا يحكم لأحد بدعوي ينتحلها بغير ميز برهان يزيدها، وهذه الميزة للإسلام عن سالأديان تتضمن الإقرار باستقلال الفكر مع التشاور في الأمر، والرجوع إلي الدليل والبره ونب التقليد والإتباع من دون بصيرة ن وآيات القرآن بنيات واضحة في قرن المسالاعتقادية ببر اهينها وقرن الأحكام الأدبية والعلمية بوجوده منافعها ن وهذا ما يجب تبرزه موضوعات العلوم المختلفة، فالكون كله هو الحجه والبرهان علي ما جاء في الكريم.

وقد عرض القرآن الكريم لصور المجادلة بين إبراهيم عليه السلام وقومه في سنبياء وغيرها، وكذلك في حعليه السلام، ومجادلة موسي مع في غذلك من الأيات. كل هذه الأيات تعليم من الله عز وجل السؤال والجواب والمجادلة الدين لأنه لا يظهر الفرق بين الحق والباطل إلا بظهور حجة الحق ودحض حجة الباوانما يكون شرط المجادلة أو الاحتجاج العلم، وتقارب المتناظرين في مراتب الدين والعوالفهم والإنصاف.

ومن أساليب القرآن في التربية ضرب الأمثال علي قدر الإفهام. وتتنوع أسال التدريس يقدر تضاوت المتعلمين في القدرات العقلية، والله سبحانه وتعالي يقول" والمعني أن الله يصرف الآيات في سائر القرآن، لإثبات وصول الإيمان والهداية لأحا الآداب والأعمال، فيحولها من نوع إلي نوع ومن حال إلي حال، مراعاة لتفاوت العق والإفهام، ولاختلاف استعداد الأفراد والأقوام، ويقول سبحانه وتعالي: "ولقد صرفنا في القرآن من كل مثل" أي وجهنا القول فيه بكل مثل يجب به الاعتبار، من الآيات، والعبر، والترغيب، والترهيب والأوامر والنواهي، وأقاصيص الأولين والجنة والنار والقيامة، واستخدام لفظ صرفنا في الآية يعني أيضاً البيان والتكرار وقيل المغايرة، أي غايرنا المواعظ والأحكام والأعلام.



وكلها أساليب تربوية يوجهنا القرآن الكريم إلي الإقتداء بها في تربية الإنسان القرآني بحسب تفاوت الاستعدادات والقدرات.

ومن أساليب القرآن في التربية أيضاً إحالة المخاطبين إلي غرائزهم وفطرهم وتذكيرهم بتأثير التربية التقليدية في أنفسهم، وإلزامهم الحجة، بمحاسبة عقو لأنفسهم علي تعارض الأفكار وتنافس الأقوال، بسبب اختلاف الأوقات والأحو ومخالفة التقاليد والمسلمات للغرائز والملكات، ويتلو هذا الأسلوب احالتهم علي مثل ذلف غيرهم من الناس بالنظر في أحوال المعاصرين والاعتبار بسير الغابرين، فآياته تعالي الأنفس أقوي من آياته في غيرها" وفي الأرض آيات للموقنين وفي أنفسكم أفلا تبصرون".

وإتباع الأساليب السابقة في تدريب الحواس علي الملاحظة، والتدبر والاستد من الأمثال في الحياة اليومية، وفي قصص القرآن، إنما يهدف إلي وعي المخاطبين تعلمين بسنن الله في الفي القوانين الكونية التي أودعها الله هذ يوفقها، ويتحرك بموجبها، ويعمل بمقتضاها والإنسان يكشف عن أطراف من هذه القواذ كلما ارتقي في سلم المعرفة، يكشف عنها أو يكشف له عنها بمقدار يناسب إدراكه المحد المعطى له بالقدر الذي يلزم لنهوضه بمهمة الخلافة في الأرض في أمد محدود.

هكذا تصبح العلوم الكونية المختلفة مجرد محاولات مستمرة من جانب البلعرفة هذه السنن، وهي محاولات استخدم الإنسان فيها وسيلتين أساسيتين بالقياس إلا هما الملاحظة والتجربة وهما وسيلتان جزئيتان في طبيعتهما، وغير نهائيتين ولا مطلقة في نتائجهما.

ومن إدراك السنن الإلهية في الخلق والكون إلي الأخذ بالأسباب، وعدم التوا فالعلم بالسنن لا يعني ترك الأسباب، والتربية السوية هي تلك التي تنمي لدي المتعلمين من خلال دراسة العلوم الكونية هذه العلاقة القوية بين السنن والأسباب وأن من الأسباب ما جعله من أفعال المخلوقات الاختيار علي علم، وما جعله أسباب لا يعلم لخلق اختيار فيها، ولا علم، وكل من القسمين يسند إلي سببه تارة وإلي رب الأسباب تارة والجهة مختلفة معروفة ومثال ذلك قوله تعالي في الحرث "افرأيتم ما تحرثون أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون"، فهل يقول عاقل أن الفلاح لا فعل له ولا اختيار في زرعه وأن الله يخلقه له بدون إرادته ولا فعله أو أن فعله وتركه أرضه سواء، وتلقيحه لنخله وعدمة سيان.



والقرآن الكريم حافل بالآيات التي تعرض هذه السنن، والتي يجب أن يهتدي بها في سياق تناول العلوم المختلفة. كسنة الله في بقاء الأمم ونمائها في التحلي بالفضائل ومنها نور العقل، وصحة الفكر والعدل، والاستقامة في الرأي والصدق في القول، ونصرة لحق، وهلاكها ودمارها في التخلي عنها، وهي سنة ثابتة لا تختلف باختلاف الأمم تتبدل بتبدل الأحوال كسنته تعلى في الخلق والإيجاد وتقدير الأرزاق والآجال.

ودراسة العلوم الكونية يجب ألا تكون مقطوعة الصلة بتذكر خالق هذا الك وذكره والشعور بجلالة وفضله، وألا تحول العلم إلي فتنة تعمي وتطفي فالعلم الظاه بغير إيمان يوحي بالغرور.

والتربية التي تعد الإنسان القرآني محورهذه الدراسة هي تلك التي تت من الأساليب والطرق ما يبرزهذه الصلة القوية بين المعرفة والعلم وبين الإنسان الرف ويعلم، بحيث تستحي عرفة علمية في الحال إلي إيقاع في اشروالي ألفة مؤنسة بهذا الكون، وإلي تعارف يوثق أواصر الصداقة بين الناس والأشوالأحياء، وإلي شعور بالوحدة التي تنتهي إلي خالق هذا الكون وما فيه ومن فيه، ومعرفة أو علم أو بحث يقف دون هذه الغاية الحسية الموجهة المؤثرة في حياة البشر معرفة ناقصة أو علم زائف أو بحث عقيم.

والبداية الصحيحة لكل علم أو معرفة الإيمان بالله والاستعانة به. والاعتماد عليه" ا باسم ربك الذي خلق" وبذلك لا يضل الطريق، ولا ينحرف عن الصواب حتى يص علمه وبالا عليه وتدميراً لوجوده.

وهكذا يودي عرض هذا المحتوي بهذه الطريقة إلي إدراك حقيقة الوحدة وهي أضالحقائق علي الإطلاق، وحدة الخالق الذي ليس كمثله شيء ووحدة الإرادة، ووحدة الناموس الذي يحكم هذا الوجود، ووحدة الحياة من الخلية الساذجة إلي الإنسان الناطق، ووحدة البشرية من آدم—عليه السلام—إلي آخر أبنائه في الأرض، ووحدة الدين الصادر من الله الواحد إلي البشرية الواحدة، ووحدة جماعة الرسل المبلغة لهذه الدعوة، ووحدة الأمة المؤمنة التي لبت هذه الدعوة، ووحدة النشاط البشري المتجه إلي الله واعطائه كله اسم (العبادة)، ووحدة الدنيا والآخرة داري العمل والجزاء ووحدة المنهج الذي



شرعه الله للناس فلا يقبل منهم سواه، وحدة المصدر الذي يتلقون عنه تصرفاتهم ومنهجهم في الحياة.

#### :n\_\_lenl(0)

ويظل تحقيق هذه التربية بالأهداف والمحتوي والطريقة السابق عرضها منو بمدرس مسلم واع بمغزي وروح هذه الأمور الثلاثة، مدرس يجد في عمله، وسلوكه رهذه التربية الإسلامية التي تجعل الإنسان القرآني محوراً لها، مدرس يمارس الإسلامية بخلق بخلق القرآن في سلوكه وتعامله وسمته ومظهره وسائر شأنه، وهو فوق ذل عليم بمباديء الإسلام وقيمه ومفاهيمه، وعليم بمنهج التربية الإسلامية في صو النظرية والتطبيقية، ومدرب علي طريقة تطبيقه قبل أن يتخرج، ويمارس عمله المدرسة إلي جانب تخصصه العلمي في المادة التي يدرسها، ومدرس راع في مدرسته مسئن رعيته وهم الطلاب، مدر الجزاء علي جهده وعطائه من أي ي نالبشر، بل ينتظر الجزاء بحانه، وقد قال صلي الله عليه وسلم مع الأنبياء أمرنما أن ننزل الناس منازلهم ونكلمهم علي قدر عقولهم.

مدرس علي خلق، وقمة الخلق الإنساني هي التقوي وخشية الله، فهما صمام الأمان كل تعامله مع طلابه في احترامه لهم كل علي حدة، في تقديره لمواهبهم في اهتمامه به في صدقه وأمانته وإخلاصه وإتقانه لعمله، في صبره عليهم وحزمه معهم، ورحمته به وحسن توجيهه لهم علي هدي القرآن، مدرس يحاول أن يحقق في شخصه تمثل القالأولي للمسلمين، محمد عليه الصلاة والسلام ويحاول طلابه بدورهم الإقتراب من ه الأثل الأعلي ويتمثل عمل الرسول الذي كلفه به الله سبحانه وتعالي بقوله ويعلمكم ما فيكم رسولاً منكم يتلو عليكم آياتنا ويريكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم ما تكونوا تعلمون هذه الآية تحدد مهمة المدرس أو المربي المسلم في تلاوة آيات الله واستيعاب معني ما فيها من معاني عن اقتناع ووعي، والتزكية وهي أقرب الكلمات وأدلها علي معني التربية أي إصلاح النفس وتهذيب الطباع والسمو بالإنسان والتعليم هو المهمة الثائثة في الله ويقصد به تنوير الذهن بما يفتقر إليه من هدايات كثيرة في عالم الغيب والشهادة أي في عالم المادة وما وراء المادة، والقرآن كتاب تضمن علوماً إنسانية شتي في العقائد والتشريع والأخلاق.



وتأخذ علاقة المعلم بتلميذه من وجهة النظر الإسلامية طابع الأب بابنه، فهي علاقة عطف ومودة واحترام، لذلك فإن المعلم ينبغي أن تسود الشفقة والرحمة والتسامح علاقته بتلميذه، وقد بين الإمام الغزالي ما ينبغي أن تكون عليه تلك العلاقة حين قال إن المعلم ينبغي أن يكون مرشداً أميناً وصادقاً لتلميذه، وألا يترك الفرصة تفوت دون أن ينب إلي أن الغرض من التعليم هو التقرب من الله عز وجل، كما نهي الغزالي عن التش بأخطاء التلاميذ وعن استعمال القسوة في تهذيب سلوك المتعلم.

كما أن المتعلم ينبغي أن يكون محترماً لأستاذه متواضعا له ومقتدياً به سلوكه وأفعاله. وإذا كان العلم أفضل الصنائع وأشرفها، كان المعلم أعلي مرتبة سائر المشتغلين بالصناعات الأخرى كالزراعة والصناعة وغيرها فهو الشمس تضلغيرها وهي مضيئة في نفسها، كالمسك يطيب غيره وهو طيب وقد جاء في الحد شريف: "أفضل الصدق أن يعلمه أخاه، وما تصدق المرء أفن علم ينشره" ويقول الغزال في موجود علي الأرض جنس الأنس وأجوهر الإنسان قلبه، والمعلم مشتغل بتكميله وتجليته وتطهيره وسياقته إلي القرب من اعزوجل... فإن الله تعالي قد فتح علي قلب العالم العلم الذي هو أخص صفاته فكالخازن لأنفس خزائنه ثم هو مأذون له في الإنفاق منه على كل محتاج إليه).

#### :in:il:

هذه هي صورة التربية الإسلامية التي تعد الإنسان القرآني الذي هو جوهر ه التربية، ومحورها، هدفا، ومحتوي طريقه، تنتظم كلها في وحدة متماسكة تؤلف بأجزائها روح الدين التي تسري في كل خبرة تربوية لتغذيها بنور الإيمان وتضفي علي المغزى والقيمة.

- تربية تؤكد لدي الإنسان(المتعلم) الوعي لوجوده في العالم، والوعي لدوره ورسالته كما كلفه بها الله سبحانه وتعالي، وتجعل هذا الوجود مبرراً علي ضوء هذا التكليف والتشريف الإلهي بالخلافة.
- تربية تنمي في الإنسان (المتعلم) الثقة بالنفس بعد أن وثق بها الله سبحانه وتعالى والقدرة بعون الله على انجاز هذه الرسالة.
- تربية تحرر الإنسان (المتعلم) من كل مظاهر الضعف والخوف والغربة بحيث تنطلق طاقاته لخيره وسعادته في الدنيا والآخرة



- تربية تؤكد الجانب الإنساني في الإنسان (المتعلم)، الجانب المتفرد المتميز به علي سائر المخلوقات، وهو جانب إلهى، وهو مصدر التكريم والتشريف له.
- تربية تثير في الإنسان (المتعلم) متطلبات تحقيق دوره في الخلافة عندما يكتشف قدراته ومواهبه وملكاته، وعندما يوجهها وجهة صحيحة ونافعة لتحقيق رسافي الكون ولا يكون ذلك إلا عن طرق العلم والمعرفة، العلم الديني والدنيوي.
  - تربية تؤكد للإنسان(المتعلم) أنه صاحب القرار في ممارسته لدوره في الخلا الذي يؤكد من خلاله وجوده الإنساني إما أن يكون سيدا في هذا العالم أو عبر سيدا بعلمه وبهدي من تعاليم الدين الذي يضبط ويوجه هذا العلم لنفع الإنس أو عبداً لشهواته وطموحاته... وهو باختياره إنما يقرر هدم هذا الوجود أو الف لذاته وربما للآخرين من حوله(بشراً كانوا أو حيوانات أو جماد)، واختيار القي يستلزم الوعي بالبدائ انها علي ضوء معيار، ومن ثم تصبح لتر تقديم هذا المعيار وليس أسمي من هداية الله سبحانه وتعالي، ولا بديل لما شر للإنسان معايير يهتدي بها عند اتخاذه قراراته الأخلاقية، والوعي بهذا المعين تحرير الإنسان من قيود ومزالق الضلال من ذاته أو من خارج ذاته ليص أكثر قوة على تحقيق الهدف من وجوده.
  - تربية تحقق في الإنسان (المتعلم) القوة الروحية والقوة المادية، إذ أن الثانية مترة علي الأولي، وتستلزمها، فالقوة الروحية هي سبيل الإنسان إلي القوة المادية و أيضا سبيله إلي التحضر الإنساني وليس التحضر المادي فقط، وهكذا يص الإنسان القرآني الذي تعده هذه التربية هو باعث هذا التحضر، والضامن لاستم يته، طالما كان علمه وانجازاته مضبوطتين بسنن الله سبحانه وتعالي في الخلق والكون.
- ومن الإنسان القرآني إلي المجتمع الإسلامي الذي يتألف من هذه النماذج من البشر، المجتمع القدوة لغيره من المجتمعات، الذي يصدق عليه قول الله سبحانه وتعالي" كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله" وقوله تعالي" وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء علي الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً.



# المراجع

# أولاً المراجع العربية:\_

- (١) القرآن الكريم.
- (٢) أحمد شلبى: التربية الإسلامية، (مكتبة النهضة، القاهرة، ١٩٨٧م).
- (٣) أحمد فؤاد الأهواني: <u>التربية في الإسلام</u>، (دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٠).
- (٤) الأصول الفلسفية للتربية: قسم أصول التربية، جامعة طنطا، ٢٠٠٦).
- (ه) <u>الأصول الفلسفي</u>. نقسم أصول التربية، كلية التربية، ذ ٢٠٠٩م.
- (٦) المؤتمر العلمي الثاني عشر لكلية التربية جامعة طنطا: حال المعرفة التربي المعاصرة مصر نموذجاً بالتعاون مع مركز الدراس المعرفية بالقاهرة (كلية التربية جامعة طنطا، ٢ نوفمبر ٢٠١٠م).
- (۷) إبراهيم عصمت مطاوع: أصول التربية (ط ٥، المكتب المصري الحديث، القاه (۷) .
- (A) إمام عبد الفتاح إمام: مدخل إلى الفلسفة (ط٤، دار الثقافة، القاهرة، ١٩٧٧).
  - (٩) توفيق الطويل: أسس الفلسفة، (ط٦، دار النهضة العربية، القاهرة، ١٩٧٦).
- (١٠) ج.ف. نيللر: ترجمة محمد منير مرسى وآخرون: في فلسفة التربية، (عالم الكتب) القاهرة،١٩٧٢).
  - (١١) جان بول سارتر، ترجمة: حنا دميان: الوجودية فلسفة إنسانية (بيروت،١٩٧٠).



- (١٢) حامد عمار: قيم تربوية في الميزان، دراسات في التربية والثقافة، الدار العربية للكتاب، القاهرة، ٢٠٠٨م).
  - (۱۳) \_\_\_\_\_: الحادي عشر من سبتمبر ۲۰۰۱م وتداعياته التربوية والثقاف في الوطن العربي (الدار المصرية اللبنانية، القاه ۲۰۰۶م).
  - (١٤) حسان محمد حسان/ <u>دراسات في الفكر التربوي</u> ، (ط٢ دار الشروق، المملا). العربية السعودية، ١٩٨٣).
  - (١٥) دي جي. أوكونور: <u>مقدمة في فلسفة التربية</u> ترجمة: محمد سيف الد فهمي، (مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٧٧م).
    - (١٦) سعد مرسى أحمد: تطور الفكر التربوي، (عالم الكتب القاهرة ، ١٩٧٠).
  - (١٧) سعيد إسماعيل: <u>أصول التربية الإسلامية</u>، (دار الثقافة للطباعة والناسعيد إسماعيل).
    - (١٨) التربية والفلسفة، (عالم الكتب، القاهرة ١٩٧٢).
  - (١٩) سهام محمود العراقي: <u>في فلسفة التربية</u> دراسات وبحوث، كلية الترب جامعة طنطا، ١٩٩٤م).
- (٢٠) سهير دياب محمد وآخرون: <u>الأصول الفلسفية للتربية</u>، مكتبة ثقافة الألفية الثلثة، القاهرة، ٢٠٠٣).
- (٢١) سيد إبراهيم الجيار: <u>التوجيه الفلسفي والاجتماعي للتربية</u>، مكتبة غريب، القاهرة، ١٩٧٨).
- (٢٢) شبل بدران وآخرون: الأصول الفلسفية للتربية، مكتبة الجمهورية، الاسكندرية، (٢٢).



- (٢٣) صادق سمعان: الفلسفة والتربية، (دار النهضة العربية، ١٩٦٢م).
- (٢٤) عادل السكرى: نظرية المعرفة من سماء الفلسفة إلى أرض المدرسة، (الدار المدار المحرف: المصرية اللبنانية، القاهرة ١٩٩٩).
  - (٢٥) عباس العقاد: الفلسفة القرآنية، دار الهلال، القاهرة، ١٩٨٨م).
  - (٢٦) عبد الغنى عبود: في التربية الإسلامية، (القاهرة، دار الفكر العربي، ١٩٧٧).
  - (٢٧) عبد الفتاح تركي: <u>نحو فلسفة تربوية لبناء الإنسان العربي</u>، دار المعر (٢٧). الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٣م).
  - (٢٨) \_\_\_\_\_\_ : فلسفة التربية مؤلف علمي نقدي، (مكتبة الأنجل رمكتب الأنجل مقالف علمي نقدي، (مكتب الأنجل مقالف على الأنجل الأنجل
  - (۲۹) <u>فا سفة التربية</u> –خصوصية مجتمعة حضارية، (طنط ٢٠٠٨).
  - (٣٠) عبد الله عبد الدايم: <u>نحو فلسفة تربوية عربية</u>، (مركز دراسات الوحدة العرب سروت، ١٩٩١).
    - (٣١) عثمان أمين: رواد المثالية في الفلسفة الغربية، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٧.
- (٣٢) كمال عبد اللطيف: <u>في الفلسفة العربية المعاصرة</u>، دار سعاد الصباح، القاهرة، (٣٢) .
- (٣٣) لطفي بركات أحمد: <u>في مجالات الفكر التربوي</u>، دار الشروق، القاهرة، ١٩٨٣م).
- (٣٤) محمد الصادق عفيفي: <u>المجتمع الإسلامي وأصول الحكم</u>، دار الاعتصام، القاهرة، ١٩٨٠).



- (٣٥) محمد الهادي عفيفي: <u>في أصول التربية الأصول الفلسفية للتربية</u>، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٩٠م).
  - (٣٦) محمد سيف الدين فهمي: <u>النظرية التربوية وأصولها الفلسفية</u> ، (مكت الأنحلو، القاهرة، ١٩٨٠).
    - (٣٧) محمد لبيب النجيحي: <u>التربية أصولها الفلسفية والنظرية</u>، (مكتبة الأ المصربة، القاهرة، ١٩٨٤م).
  - (٣٨) <u>فى الفكر التربوي جد ١،</u> (مكتبة الأنجلو المصر القاهرة، ١٩٧٠).
  - (٣٩) محمد منير مرس <u>ة الإسلامية</u> أصولها وتطورها في ا (عالم الكتب، القاهرة، ١٩٧٧).
  - (٤٠) <u>: فلسفة التربية</u>واتجاهاتها ومدارسها، (عالم الكت القاهرة، ١٩٩٣).
  - (٤١) محمود عبد الرازق شفيق: الأصول الفلسفية للتربية، (دار البحوث العلم الكويت، ١٩٧٤).
  - (٤٢) نعيم حبيب جعنيني: الفلسفة وتطبيقاتها التربوية، دار وائل للنشر والتوزي عمان،٢٠٠٤).
- (٤٣) يحيى هويدى: <u>مقدمة فى الفلسفة العامة</u>، (ط٦٠دار النهضة العربية، القاهرة، ١٩٧٠).
- (٤٤) يوسف سيد محمود: <u>أفاق تربوية متعددة</u> رؤي جديدة لتطوير التعليم الجامعي، (الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، ٢٠٠٩م).
- (٤٥) يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية، (مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ١٩٦٦).



- Bernstein, R. J. (1991) 'Philosophy, History and Critique', in: (57) R. J. Bernstein, *The New "Constellation* (Cambridge, Polity Press).
- Cooper, D. E. (1998) 'Educational Philosophies and Cultures of (5V) ilosophy', in: G. Haydon (ed.) ' Fifty ars of Philosophy of Education (London, Institute of Education)
  - wey, J. (1931) *Philosophy and Civilization* (New York, (٤٨) Moulton, Bach & Company)
  - nne, J. (1993) Back to the Rough Ground: 'Phronesis' and (٤٩) echne' in Modern Philosophy and in istotle (Illinois, University of Notre Dame Press
  - rwicker, J. (1973) R.S. Peters and the Concept of Education, (°) oc of the Philosophy of Educa

    Society of Great Britai
  - damer, H-G. (1967) Theory, technology, practice: the task of (°) e science of man, *Social Research*, 44

    Gadamer.
  - -G. (1980) Practical philosophy as a model of the human (°<sup>Y</sup>) sciences, *Research in phenomenology*.
  - rst, P. H. (1998) Philosophy of Education: The Evolution of a (°°) scipline, in: G. Haydon (ed.) *Fifty Years of ilosophy of Education* (London, Institute of Education), pp. 1-22.
  - minsky, J. S. (1993) *A New History of Educational* (°<sup>\xi</sup>) *Philosophy* (London, Greenwood Press).
- Kolakowski, L. (1972) Positivist Philosophy (°°) (Haarmondsworth, Penguin)
- MacIntyre, A. C. (1981) After Virtue: a Study in Moral Theory (07) (London, Duckworth)
- MacIntyre, A. C. (1988) Whose Justice? Which Rationality? (°V) (London, Duckworth). MacIntyre, A. C. (1990) Three Rival Versions of Moral Enquiry (London, Duckworth).



MacIntyre, A. C. (1998) Practical Rationalities as Forms of (°^A) Social Structure, in: K. Knighted *The MacIntyre Reader* (Cambridge, Polity Press).

Miller, B. (1996) Casuistry and Modern Ethics: A Poetics of (oq) actical Reasoning (Chicago, University of Chicago Press).

ssbaum, M. C. (1997) Cultivating Humanity: a Classical (1.) fence of Reform in Liberal ' Education Cambridge, MA, Harvard University Press).

nnor, D. J. (1957) An Introduction to the Philosophy of (71) ucation (London, Routledge & Kegan Paul). O'Connor,

J. (1973) The Nature and Scope of Educational Theory', in: (٦٢)
Langford and D.J. O'Connor (eds.) New
sa the Philosophy of Educa
(London, Routledge and Ke

lor, C. (1995) Philosophical Arguments (Cambridge, MA, (٦٣) Harvard University Press).





قمر الدولة

لطباعة الكتاب الجامعي

<u>Pasem\_amer@yahoo.com</u> 0109411883

# الفصل الأول

# أسئلة للمناقشة

| الســـو ال الأول: -                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ( أ ) وضح أهمية دراسة فلسفة التربية بالنسبة للمعلم .                                |
| ( ب) تناول بالشرح ثلاثة فقط من وظائف فلسفة التربية .                                |
| (ج) اذكر بالتفصيل أهم المباحث الأساسية للفلسفة                                      |
| الس <u>ـــؤال الثاني: -</u>                                                         |
| أكمل العبارات الأتية: -                                                             |
| ١ -لفلسفة التربية أنماط ثلاثة هيو                                                   |
| ٢ - يعتبر مبحثهو ذلك المبحث الفلسفى الذى يعالج طبيعة القيم وفلسفة الأخلاق والجمال . |
| ٣ - لمبحث المنطق أربعة فروع أساسية هيوو                                             |
| ٢ - يعتبر مبحثهو ذلك المبحث الفلسفى الذى يعالج طبيعة القيم وفلسفة الأخلاق والجمال . |

# السيوال الثالث: -

ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل: -

١ -يختص مبحث المعرفة بدراسة القيم والأخلاق والأحكام الخاصة بالخير والشر . ٢ - تمثل الفاسفة الجانب العملى التطبيقي بينما تعتبر التربية ذلك الإطار النظرى العملي . ٣ - إختلاف ا ى والمدرسة التي ينتمي إليه نه هو السبب الوحيد لصعوبة التوصل إلى تعريف جامع مانع للفلسفة .

# الفصل الثاني

### أسئلة للمناقشة

# أجب عن الأسئلة الأتية :-

### 

- (أ) ناقش بالتفصيل أهم التطبيقات التربوية للفلسفة المثالية .
  - (ب) وضح بإختصار نظرية القيم في الفلسفة المثالية .

#### 

### إختار الإجابة الصحيحة مما يلي: -

- ١ إشترطت التربية المثالية
  - أ)خمس
  - ب) ثلاثة
  - ج) سبع

شروط أساسية ينبغى أن تتوافر في المعلم الناجح .

- ٢ مؤسس الفلسفة المثالية هو الفيلسوف اليوناني
  - أ) سقراط
  - ب) أفلاطون
    - ج) أ
  - ٣ طريقة التدريس عند المثاليين هي
  - أ)التجريب ووسائل الإيضاح .
    - ب) الحوار والمناقشة .
- ج) إستخدام التجربة الشخصية وسيلة للتعليم .

## الســـوال الثالث: -

ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل: -

- ١ -تنسب الفلسفة المثالية إلى الفيلسوف الإغريقي أرسطو .
- ٢ يرى أصحاب الفلسفة المثالية أن التلميذ هو العضو الفعال والطرف الإيجابي في العملية التعليمية . ( )
  - ٣ يشمل مثلث أفلاطون للقيم كلا من الحق والخير فقط .

# الفصل الثالث

# أسئلة للمناقشة

# أجب عن الأسئلة الأتية:-

| _ | الأول: | ــهٔ ال                                | اس |
|---|--------|----------------------------------------|----|
|   | روون.  | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |    |

- (أ) تعتبر الواقعية الكلاسيكية أصل الفلسفات الواقعية الأخرى ، في ضوء ذلك وضح أهم التطبيقات التربوية لهذه الفلسفة .
  - (ب) ناقش بالتفصيل أهم أوجه الإختلاف بين الفلسفة المثالية والفلسفة الواقعية .

#### الســـؤال الثاني: -

#### أكمل العبارات الأتية: -

- ١-تنظر الفلسفة المثالية إلى الإنسان بإعتبارة كائنآ ...... بينما تنظر الفلسفة الواقعية إلى الإنسان بإعتبارة كائنآ ......
  - ٢ تضم الفلسفة الواقعية نوعين من الفلسفات هما ......و .....
- ٣ يوصى أرسطو بإتباع أسلوبين أو طريقتين من طرق التدريس لتعليم الأطفال هما......و.....

# السيوال الثالث: -

ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل: -

- ١ -تنسب الفلسفة الواقعية إلى الفيلسوف اليوناني أفلاطون .
  - ٢ ينظر المث المعلم بإعتباره فيلسوف بيذ يه الواقعيون بإعتباره عالمآ .
- ٣ تحتل المؤلفات والكتب الكلاسيكية الشهيرة مكانة متميزة عند أصحاب الفلسفة الواقعية . ( )

# الفصل الرابع

# أسئلة للمناقشة

|   |   | أجب عن الأسئلة الأتية :-                                       |
|---|---|----------------------------------------------------------------|
|   |   | الســـوال الأول: -                                             |
|   |   | (أ) وضح بالتفصيل موقف الفلسفة البراجماتية تجاه نظرية المعرفة . |
|   |   | ( ب)ناقش أهم التطبيقات التربوية للفلسفة البراجماتية .          |
|   |   | <u> الســــؤال الثاني: -</u>                                   |
|   |   | أكمل العبارات الأتية: -                                        |
|   |   | ١ -تأسست الفلسفة البراجماتية على أيدى الفلاسفة الأمريكيينو     |
|   |   | ٢ - يحلل ديوى عملية البحث العلمي إلى خمسة أوجه أساسية هيوو     |
|   |   | وو                                                             |
|   |   |                                                                |
|   |   | <u>الســــــؤال الثالث: -</u>                                  |
|   |   | ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل: -                               |
| ( | ) | ١ -تنسب الفلسفة البراجماتية إلى الفيلسوف جان بول سارتر .       |
| ( | ) | ٢ - حدد جون ديوى أربعة خطوات أساسية فقط لعملية البحث العلمي .  |
|   |   | ٣ - يعتبر الفي ون ديوى هو مؤسس الفلسفة ية الوحيد .             |

### الفصل الخامس

# أسئلة للمناقشة

# أجب عن الأسئلة الأتية :-

# 

- (أ) وضح مفهوم الطبيعة البشرية عند الفلسفة الوجودية .
- ( ب) تناول بالشرح أهم أوجه النقد الموجهة للفلسفة الوجودية .
  - (ج) ناقش أهم التطبيقات التربوية للفلسفة الوجودية .

## الســـؤال الثاني: -

# إختار الإجابة الصحيحة مما يلى: -

- ١ -تنسب الفلسفة الوجودية إلى الفيلسوف
  - أ) سورن كيركجورد .
    - ب) جان بول سارتر .
      - ج)كليهما معآ .
  - ٢ أفضل طرق التدريس لدى الوجوديين هي
    - أ ) إستخدام الترغيب .
    - ب) الطريقة السقراطية .
      - ج) ا مناقشة.
- ٣ من أهم أ الموجهة للفلسفة الوجودية أنا
  - أ) تدعو إلى الأمل و التفاؤل .
    - ب) تشاؤمية .
    - ج) فلسفة تهتم بالأخلاق .

# السيوال الثالث: -

ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل: -

- ١ -من أهم أوجه النقد التي وجهت للفلسفة الوجودية أنها فلسفة تبعث على التفاؤل والأمل . ( )
- ٢ -تنسب الفلسفة الوجودية إلى الفيلسوف اليوناني أفلاطون .
- ٣ تعد الطريقة السقراطية هي أفضل طرق التدريس لدى أصحاب الفلسفة الوجودية . ( )

### <u>الفصل السادس</u>

# أسئلة للمناقشة

# أجب عن الأسئلة الأتية :-

| ســــــــــــــــــــــــــــــــــــ | و إلى الأول: - | لس |
|---------------------------------------|----------------|----|
|---------------------------------------|----------------|----|

- (أ) إذكر مع الشرح أربعة فقط من أهداف التربية الإسلامية .
- (ب) ناقش بالتفصيل ثلاثة فقط من طرق التدريس المستخدمة في التربية الإسلامية .

#### <u>الســــؤال الثاني: -</u>

| كمل العبارات الأتبة: - |
|------------------------|
|------------------------|

# الســـوال الثالث: -

ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل: -

- ١ تعتبر الأسوة الحسنة وتقديم النماذج الصالحة هي طريقة التدريس الوحيدة في التربية الإسلامية . ( )
- ٢ قامت الفلسفة الإسلامية معتمدة على القرأن الكريم فقط .
- ٣ يتكون الإنسان وفقآ للفلسفة الإسلامية من ثلاثة عناصر رئيسية فقط . ( )

|                | *******  |                         | thib deals                          |                      |
|----------------|----------|-------------------------|-------------------------------------|----------------------|
|                |          | ä                       | جمعه طبط<br>كلية التربية النوعيا    |                      |
| لتريبة النوعية |          | فسية                    | قسم العلوم التربوية والذ            |                      |
|                |          | عة - الشعبة :جميع الشعب | ان الطلاب المستجدون - الفرقة: الراب | إمتحا                |
| ONIAE          |          | مفية للتربية            | امتحان الميد تيرم - الأصول القلس    |                      |
|                | التاريخ: | القصل الدراسى: الأول    | الدرجة الكلية للإمتحان:             | زمن الإمتحان: ساعتان |

| _ | الأول: | _ؤال                                     | الســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|---|--------|------------------------------------------|-----------------------------------------|
|   | روويل. | ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠, ٠ |                                         |

|   |   | ء            |     |     |
|---|---|--------------|-----|-----|
|   | • | <b>~1</b> 1. | 1 . | 1.0 |
| - |   | بائے         | S   | حص  |

|   | ارىخ- | القصل الدراسي:الأول الت             | الدرجة الكلية للإمتحان:                       | ن من الامتحان و ساعتان      |
|---|-------|-------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------|
|   | دري:  |                                     |                                               |                             |
|   |       |                                     | <u>-:                                    </u> | جب عن الأسئلة الأتي         |
|   |       |                                     |                                               | اس أل الأول: -              |
|   |       |                                     |                                               | <u> - : حمل ما يأتى</u>     |
|   |       | ى عدة عوامل هىو                     | ل إلى تعريف جامع مانع للفلسفة إل              |                             |
|   |       |                                     |                                               | وو                          |
|   |       | ساسية هيوو                          | عند الفلسفة المثالية ثلاثة مبادىء أ           | (ب) تتضمن نظرية القيم       |
|   |       | ة الجانب بينماتعتبر التربية الجانب  | ية وجهان لعملة واحدة تمثل الفلسف              | (ج) تعتبر الفلسفة والترب    |
|   |       | وا <del>قعي</del> ةوو               | بوية التى تهتم بتحقيقها الفلسفة ال            | (د) من أهم الأهداف التر     |
|   |       | ينوو                                | اجماتية على أيدى الفلاسفة الأمريكي            | (ه) تأسست الفلسفة البرا     |
|   |       |                                     |                                               | <u>الســــؤال الثاني: -</u> |
|   |       |                                     | أ مع التعليل: -                               | <u>نىع علامة صح أو خطأ</u>  |
|   |       | ل، إهتم المثاليون بالعلوم التجريبية | عقل على الجسم لإرتباطه بعالم المثا            | ١ - إنطلاقآ من سمو ال       |
|   |       |                                     | ظرية .                                        | وأهملوا                     |
|   |       | عند الفلسفة المثالية أن القيم       | الرئيسية التى تتضمنها نظرية القيم             | ٢ -من أهم المبادىء ا        |
| ( | )     |                                     | ية .                                          | متغيرة وليست ثاب            |
| ( | ,     | فال هما الممارسة والتعليم اللفظى .  | ع طريقتين أساسيتين في تعليم الأط              | ٣ -يوصى أفلاطون بإتبا       |
| ( | )     | ت العلمى .                          | بعة خطوات أساسية فقط لعملية البد              | ٤ - حدد جون ديوى أرب        |
| ( | )     |                                     | ية للفيلسوف اليونانى سقراط .                  | ٥ -تنسب الفلسفة الواقع      |
|   |       |                                     | <u>-</u>                                      | السيور الثالث:              |
|   |       |                                     | <u>ة مما يلى</u> : -                          | إختار الإجابة الصحيد        |
|   |       | ة عند أصحاب الفلسفة                 | تب الكلاسيكية الشهيرة مكانة متميز             | ١ -تحتل المؤلفات والك       |
|   |       |                                     | بية .                                         | (أ) الواقع                  |
|   |       |                                     | ية .                                          | (ب) المثال                  |
|   |       |                                     | بماتية .                                      | (ج) البراج                  |
|   |       |                                     |                                               | ۲ - عرف                     |
|   |       |                                     | • (                                           | (أ) فينكس                   |
|   |       |                                     | . ي                                           | (ب ) أوكونو                 |
|   |       |                                     | رید .                                         | (ج ) أرنولدر                |

فلسفة التربية بأنها الدراسة التحليلية للأحكام والمعايير الخلقية ولمجموعة القيم والمثل التي تعبر عنها غايات العملية التربوية ،

- ٣ إتفق المفكرون على تصنيف مباحث الفلسفة في
  - (أ) أربعة
  - (ب ) خمس
  - (ج ) ثلاثة
    - مباحث رئيسية .
- ٤ -تعد محاولة الفيلسوف أفلاطون أول محاولة مكتوبة عن التربية وذلك في كتابه الشهير
  - (أ) الفلسفة.
  - (ب) الجمهورية.
    - (ج) المنطق.
    - ٥ تعتبر الفلسفة الواقعية
    - (أ) الطبيعية
    - (ب) الكلاسيكية
      - (ج) الدينية
  - هي أصل الفلسفات الواقعية الأخرى .

مع تمنياتي بالتوفيق والنجاح د/عبير فوزي العصامي

| ا ن ا |                               |                                                                        |                      |
|-------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------|
|       |                               | كلية التربية النوعية<br>قدم المام التربية والنفورة                     |                      |
|       | الشعبة :جميع الشعب            | قسم العلوم المربوية والتعسية<br>ن الطلاب المستجدون - الفرقة: الرابعة - | إمتحا                |
| ONIA  | بية                           | إسم المقرر: الأصول الفلسفية للترب                                      |                      |
|       | الفصل الدراسي: الأول التاريخ: | الدرجة الكلية للإمتحان:أربعون درجة                                     | زمن الإمتحان: ساعتان |

# أجب عن الأسئلة الأتية:

# <u>ال</u>

# )

|                   | <u>الســــــؤال الأول: -</u>                                                                     |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                   | (۲۰درجة)                                                                                         |
|                   | ( أ ) "إتفق المفكرون على تصنيف الفلسفة في أربعة مباحث أساسية "                                   |
| ( ادرجات )        | في ضوء العبارة السابقة ،وضح أهم المباحث الأساسية للفلسفة ،                                       |
| (ەدرجات )         | (ب) ناقش بالتفصيل أهم التطبيقات التربوية للفلسفة المثالية ،                                      |
| (۳درجات )         | (ج) اذكر مع الشرح ثلاثة فقط من أهداف التربية الإسلامية •                                         |
| ( ادرجات )        | (د) تناول بالشرح أهم أوجه الإختلاف بين الفلسفة المثالية والفلسفة الواقعية ،                      |
| <u>(۱۰ درجات)</u> | <u>المسوال الثاني: -</u>                                                                         |
|                   | <u>أكمل العبارات الأتية: -</u>                                                                   |
| (۳درجات )         | ١ -تأسست الفاسفة البراجماتية على أيدى الفلاسفة الأمريكيينوو                                      |
| (۲درجة )          | ٢ -من أهم وظائف فلسفة التربيةووو                                                                 |
| (۲درجة )          | ٣ - يوصى أرسطو بإتباع أسلوبين أوطريقتين من طرق التدريس لتعليم الأطفال هماو                       |
| (۲در              | <ul> <li>٤ - تعتبر الفلس وجهان لعملة واحدة تمثل الفل بينما تعتبر التربية الجانب</li> </ul>       |
| (۱درجة )          | <ul> <li>من أهم الأهداف التربوية التى تهتم بتحقيقها الفلسفة الواقعية الطبيعيةو</li> </ul>        |
|                   |                                                                                                  |
| <u>(۱۰ درجات)</u> | <u>المــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</u>                                                   |
|                   | ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل : -                                                                |
| ) (۲درجة )        | ١ -الفاسفة التأملية هي النمط الوحيد لأنماط فلسفة التربية ٠                                       |
| ) (۲درجة )        | ٢ - يعد إستخدام التجربة الشخصية كوسيلة للتعليم هي طريقة التدريس الوحيدة في التربية الإسلامية • ( |
| ) (۲درجة )        | ٣ - تعتبر كلمة فلسفة مشتقة من اللغة الإنجليزية وتتكون من ثلاثة مقاطع أساسية فقط،                 |
|                   | ٤ -التاميذ هو العضو الفعال في العملية التعليمية عند أصحاب الفلسفة المثالية بينما المعلم هو       |
| ) (۲درجة )        | العضو السلبي ٠                                                                                   |
| ) (۲درجة)         | <ul> <li>منتكون الإنسان وفقآ للفاسفة الإسلامية من ثلاثة عناصر رئيسية فقط .</li> </ul>            |
|                   |                                                                                                  |

مع تمنياتي بالتوفيق والنجاح د/عبير فوزي العصامي

| (a              |                            | حامعة طنطا                |                    |                      |
|-----------------|----------------------------|---------------------------|--------------------|----------------------|
|                 |                            | بلدة التربية النوعية      | ک                  |                      |
| التربية النوعية |                            | لعلوم التربوية والنفسية   | قسم ال             |                      |
|                 | عبة :جميع الشعب            | ن - الفرقة: الرابعة - الش | ن الطلاب المستجدور | إمتحار               |
| a ONIA+         |                            | : الأصول الفلسفية للتربية | إسم المقرر:        |                      |
|                 | صل الدراسي: الأول التاريخ: | تحان:أربعون درجة الفر     | الدرجة الكلية للإم | زمن الإمتحان: ساعتان |

# أجب عن الأسئلة الأتية:-

```
(۲۰ درجة)
                     ( أ ) ناقش بالتفصيل أهم التطبيقات التربوية للفلسفة الواقعية الطبيعية أوالعلمية موضحآالأتي: -
 (۱درجات)
                                                                                   ١ - أهداف التربية •
                                                 ٢ - المنهج ٠
                                           ٤ - المعلم والتلميذ •
                                                                                 ٣ - طريقة التدريس •
   (٦درچا
                                                      (ب) تناول بالشرح ثلاثة فقط من وظائف فلسفة التربية ٠
                                              (ج) اذكر مع الشرح أهم أوجه النقد الموجهة للفلسفة الوجودية ٠
  (ەدرچا
  (د) وضح بالتفصيل ثلاثة فقط من طرق التدريس المستخدمة في التربية الإسلامي
                                                                      (۳درجات)
                                                                                  الســــؤال الثاني: -
    1.)
                                                                                              <u>درجات)</u>
                                                                                        أكمل العبارات ا
                             ١ - إشترطت التربية المثالية في المعلم عدة شروط أساسية منها ...و...و...و...
  (۲درج
                 ٢ - ترجع صعوبة التوصل إلى تعريف جامع مانع للفلسفة إلى عدة عوامل هي ...و...و...و...
  (۲در
  (۲درج
                                 ٣ - يتصف الكون حسب الواقع الإسلامي بعدة صفات أهمها ....و....و....و....
                               ٤ - عرف أوكونور فلسفة التربية بأنها .....
  (۲درچ
                                  ه - يشمل مثلث القيم العليا لأفلاطون القيم التالية ......و ......
  (١درجة
                                        ٦ - تأسست الفلسفة الوجودية على أيدى الفلاسفة .......و....
(۱درجة)
                                                                               الســوزال الثالث: -
                                                                                            (۱۰ درجات)
                                                                 ضع علامة صح أو خطأ مع التعليل: -
                ١ -إنطلاقاً من سمو العقل على الجسم لإرتباطه بعالم المثل إهتم المثاليون بالعلوم التجريبية وأهملوا
                                                                                   العلوم النظرية •
 ) (۲درجة
```

| ( ) (۲درجة   | ٢ - حدد جون ديوى أربعة خطوات أساسية فقط لعملية البحث العلمى •                     |   |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---|
| ( ) (۲درجة   | ٣ - قامت الفلسفة الإسلامية معتمدة على القرأن الكريم فقط ٠                         | ( |
|              |                                                                                   | ( |
|              | ٤ - تقوم الأصول الاجتماعية للتربية بدور شرطى المرور الذى يسمح بدخول هذا التيار أو |   |
| ( ) (۲درجة   | ذاك إلى ميدان التربية ،                                                           |   |
|              | (                                                                                 |   |
| ( ) (۲درجة ) | ٥ -إتفق المفكرون على تصنيف مباحث الفلسفة في ثلاثة مباحث أساسية فقط ٠              |   |
|              | مع تمنياتي بالتوفيق والنجاح<br>د/عبد فه زي العصامي                                |   |

| u    |                |                     | امعة طنطا                           |                                     |                      |
|------|----------------|---------------------|-------------------------------------|-------------------------------------|----------------------|
|      |                | •                   | تربية النوعية                       | کلیة ال                             |                      |
|      |                |                     | التربوية والتقسيا الفرقة: الرابعة - | فسم العلوم<br>ن الطلاب: المستجدون - | امتحار               |
|      |                | بية                 | صول الفلسفية للتر                   | إسم المقرر: الأه                    |                      |
| 7.71 | التاريخ:فبراير | الفصل الدراسي:الأول | ،:أربعون درجة                       | الدرجة الكلية للإمتحاز              | زمن الإمتحان: ساعتان |

# أجب عن الأسئلة الأتية :-

(۲۰ درجة

أولا: إختار الإجابة الصحيحة مما يلى: -

(

- ١ -قامت الفلسفة الإسلامية معتمدة على
  - (أ) القرأن الكريم
  - (ب) السنة النبوية
    - (ج) كليهما معآ
- ٢ تنسب الفلسفة الوجودية إلى الفيلسوف
  - (أ) سورن كير كجورد
  - (ب) جان بول سارتر
    - ( ج) كليهما معآ
  - ٣ طريقة التدريس عند المثاليين هي
- (أ) التجريب ووسائل الإيضاح
  - (ب) ال ناقشة
- (ج) إستخدام التجربة الشخصية وسيلة للتعليم
- ٤ تحتل المؤلفات والكتب الكلاسيكية الشهيرة مكانة متميزة عند أصحاب الفلسفة .
  - (أ) الواقعية
  - (ب) المثالية
  - (ج) البراجماتية
  - ٥ إشترطت التربية المثالية .
    - ( أ ) خمس
    - (ب) ثلاثة
    - ( ج) سبع

شروط أساسية ينبغى أن تتوافر في المعلم الناجح .

٦ - عرف

- (أ) فينكس
- (ب) أوكونور
- (ج) أرنولدريد

فلسفة التربية بأنها الدراسة التحليلية للأحكام والمعايير الخلقية ولمجموعة القيم و المثل التي تعبر عنها غايات العملية التربوية .

| ( أ ) إستخدام الترغيب                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| (ب) الطريقة السقراطية                                                              |
| (ج) الحوار والمناقشة                                                               |
| ، مؤسس الفلسفة الواقعية هو الفيلسوف اليوناني .                                     |
| (أ) سقراط                                                                          |
| (ب ) أرسطو                                                                         |
| (ج ) أفلاطون                                                                       |
| · - إتفق المفكرون على تصنيف مباحث الفلسفة في                                       |
| ( أ ) أربعة                                                                        |
| (ب) خمس                                                                            |
| (ج ) ثلاثة                                                                         |
| مباحث رئيسية .                                                                     |
| ١ - المنهج عند المثاليين ذو صبغة                                                   |
| ( أ ) علمية تجريبية                                                                |
| (ب ) فلسفية                                                                        |
| (ج ) وا <u>قعي</u> ة                                                               |
| ١٠ - إشتقت كلمة فلسفة من اللغة                                                     |
| ( أ ) الإنجليزية                                                                   |
| (ب ) اليون                                                                         |
| (ج) العربية                                                                        |
| ١٠ - مبحث المنطق هو علم التفكير الصحيح وله                                         |
| (أ) أربعة                                                                          |
| (ب) ثلاثة                                                                          |
| (ج ) إثنان                                                                         |
| فروع أساسية .                                                                      |
| ١١ - تعد محاولة الفليسوف أفلاطون أول محاولة مكتوبة عن التربية وذلك في كتابه الشهير |
| (أ) القلسفة                                                                        |
| (ب ) الجمهورية                                                                     |
| (ج) المنطق ٠                                                                       |
| : ١ - تقوم                                                                         |
| (أ) الأصول التاريخية                                                               |
| (ب) الأصول الاجتماعية                                                              |
| (ج) فلسفة التربية                                                                  |
| بدور شرطى المرور الذى يسمح بدخول هذا التيار أو غيره إلى ميدان التربية .            |
|                                                                                    |

٧ - أفضل طرق التدريس لدى الوجوديين هي

|         |     |                                                                      | (أ) أربعة                                 |
|---------|-----|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
|         |     |                                                                      | (ب) ثلاثة                                 |
|         |     |                                                                      | ( ج) خمس                                  |
|         |     |                                                                      | خطوات أساسىية .                           |
|         |     | راقعية                                                               | ١٦ - تعتبر الفلسفة الو                    |
|         |     |                                                                      | (أ) الطبيعية                              |
|         |     |                                                                      | (ب ) الكلاسيكية                           |
|         |     |                                                                      | (ج) الدينية                               |
|         |     | الواقعية الأخرى.                                                     | هى أصل الفلسفات                           |
|         |     | لفلسفة في العصر الحديث إلى                                           | ۱۷ - إتجهت تعريفات ا                      |
|         |     | نية .                                                                | (أ) الناحية الدي                          |
|         |     | لإنسان لأجل تحقيق سعادته .                                           | (ب) الإهتمام با                           |
|         |     | المعرفة .                                                            | (ج) البحث في                              |
|         |     | ى المعلم بإعتبارة                                                    | ١٨ - ينظر المثاليون إلم                   |
|         |     |                                                                      | (أ) عالمآ                                 |
|         |     |                                                                      | (ب ) فیلسوفآ                              |
|         |     |                                                                      | (ج) إنسان                                 |
|         |     | د الموجهه للفلسفة الوجودية أنها فلسفة                                | ١٩ - من أهم أوجه النف                     |
|         |     | والتفاؤل                                                             | (أ) تدعو                                  |
|         |     |                                                                      | (ب) تشاؤمية                               |
|         |     | بالأخلاق                                                             | (ج) فلسفة تهتم                            |
|         |     | ب الواقع الإسلامي بـــــــــ                                         | ٢٠ - يتصف الكون حس                        |
|         |     |                                                                      | ( أ ) ثلاثة                               |
|         |     |                                                                      | (ب) إثنان                                 |
|         |     |                                                                      | (ج) أربعة                                 |
|         |     |                                                                      | صفات أساسية .                             |
| (۲۰ درچ |     | <u>و خطأ فيما يلى :</u>                                              | ثانيا: ضع علامة صح أ                      |
|         | ( ) | فة بدراسة القيم والأخلاق والأحكام الخاصة بالخير والشر                | ١ -يختص مبحث المعرا                       |
|         | ( ) | النمط الوحيد لأنماط فلسفة التربية .                                  | ٢ - الفلسفة التأملية هي                   |
|         |     | فة المثالية أن التلميذ هو العضو الفعال والطرف                        | ٣ - يرى أصحاب الفلسا                      |
|         | ( ) | ليمية .                                                              | الإيجابي في العملية التع                  |
|         | ( ) | العملى التطبيقي بينما تعتبر التربية ذلك الإطار النظرى العلمي .       | ٤ -تمثل الفلسفة الجانب                    |
|         | ( ) | باع طريقتين أساسيتين في تعليم الأطفال هما الممارسة والتعليم اللفظي . | <ul> <li>ه - يوصى أفلاطون بإتـ</li> </ul> |
|         | ( ) | جماتية إلى الفليسوف جان بول سارتر .                                  | ٦ - تنسب الفلسفة البر                     |
|         | ( ) | لية هي أفضل طرق التدريس لدى أصحاب الفلسفة الوجودية .                 |                                           |
|         | ( ) | ة من وحمة نظر الواقعية الطبيعية في ثلاثة أهداف أساسية فقط            | ٨ - تتمثل أهداف الترب                     |

١٥ - حدد جون ديوى عملية البحث العلمي في

| ٩ -يشمل مثلث أفلاطون للقيم كلا من الحق و الخير فقط .                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠ -إنطلاقاً من سمو العقل على الجسم لإرتباطه بعالم المثل إهتم المثاليون بالعلوم            |
| التجريبية وأهملوا العلوم النظرية .                                                         |
| ١١ - ضرب الأمثال وذكر القصص هي طريقة التدريس الوحيدة في التربية الإسلامية .                |
| ١٢ -يتكون الإنسان وفقاً للفلسفة اللإسلامية من خمس عناصر رئيسية فقط .                       |
| ١٣ -الوعى بالعلاقة الوثيقة بين العلم والعمل والعبادة هو الهدف الوحيد للتربيةالإسلامية .    |
| ١٤ -إدراك العلاقة بين النظرية والتطبيق هو الفائدة الوحيدة التي يكتسبها المعلم من           |
| دراسته لفلسفة التربية .                                                                    |
| ١٥ - تنظر الفلسفة المثالية إلى الإنسان بإعتبارة كائنآ بيولوجيآ بينما تنظر الفلسفة الواقعية |
| إليه بإعتبارة كائنآ روحيآ .                                                                |
| ١٦ -من أهم المبادىء الرئيسية التي تتضمنها نظرية القيم عند الفلسفة المثالية                 |
| أن القيم متغيرة وليست ثابتة .                                                              |
| ١٧ -إختلاف التيار الفكرى والمدرسة التي ينتمي إليها الفيلسوف هو السبب الوحيد                |
| لصعوبة التوصل إلى تعريف جامع مانع للفلسفة .                                                |
| ١٨ - أكد ماكس وينجو أن الموضوع الأول لفلسفة التربية هو التربية ذاتها .                     |
| ١٩ - يعد تحقيق الإنسان لذاته وتبلور شخصيته من أهم أهداف التربية المثالية .                 |
| ٢٠ - يعتبر الفيلسوف جون ديوى هو مؤسس الفلسفة البراجماتية الوحيد .                          |
|                                                                                            |

مع تمنياتي بالتوفيق والنجاح د/عبير امي